
 

UNIVERSIDADE FEDERAL DO RIO GRANDE DO SUL 
INSTITUTO DE ARTES  

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM ARTES CÊNICAS 
 
  
 
 
 
 
 
 
 
 

LEONARDO COSTA DIAS 
 
 
 
 
 
 
 
 

DANÇAR DE SAPATO BRANCO:  
Tap Dance, Improvisação e Branquitude 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

PORTO ALEGRE 
2025 

 



 

 
  

LEONARDO COSTA DIAS 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Dançar de Sapato Branco: Tap Dance, Improvisação e Branquitude 
 
 
 
 
 
 

Dissertação  apresentada ao Programa de 
Pós-Graduação em Artes Cênicas, do 
Instituto de Artes da Universidade Federal do 
Rio Grande do Sul, como requisito parcial e 
obrigatório para a obtenção do título de 
Mestre  em Artes Cênicas.  
 
Orientadora: Suzane Weber da Silva  
 
Linha de pesquisa: Processos de Criação 
Cênica 

 
 
 
 
 
 

PORTO ALEGRE 
2025 

 

 



 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 



 

FOLHA DE APROVAÇÃO  
 

Leonardo Costa Dias  
 

DANÇAR DE SAPATO BRANCO:  
Tap Dance, Improvisação e Branquitude 

 
 

Dissertação de Mestrado apresentada ao  Programa de Pós-Graduação em 
Artes Cênicas da Universidade Federal do Rio Grande do Sul, na área de Processos de 
Criação cênica, como requisito para obtenção do título de Mestra em Artes Cênicas.  
 
 

Professora Orientadora  
 
 

_______________________________________________________  
Prof.ª Dr. ª Suzane Weber da Silva - PPGAC/UFRGS 

 
APROVADA EM: 18 de Novembro de 2025 

 
                                                    

Banca Examinadora:  
 
 

________________________________________________________  
Prof. ª Dr. ª Anielle Conceição Lemos  

 
  

________________________________________________________  
Prof. Dr.  Rui Moreira dos Santos  

 
 

________________________________________________________  
Prof. Dr. ª Mônica Dantas - PPGAC/UFRGS  

 
 

________________________________________________________  
Prof.  Dr.  Jair Felipe Bonatto Ulmann - ESEFID/UFRGS 

 



 

AGRADECIMENTOS 
 

Agradeço à Vida Infinita por ter me apresentado à herança ancestral do Tap 

Dance e me permitido fazer dele canal para o sagrado e maneira de caminhar no 

mundo.  

Agradeço às vidas cujos pés dançantes carregaram essa herança 

incomensurável, na longa jornada que começa em África e me alcança, contra toda 

probabilidade, em um cantão rural do sul do Brasil. Seja a minha vida o esforço de 

merecer a dádiva recebida.  

Agradeço à Universidade Federal do Rio Grande do Sul, por ser pública, gratuita 

e de qualidade, e por mais uma vez ter me acolhido e impulsionado minha trajetória.  

Agradeço à minha orientadora, prof. Suzane Weber, pela confiança 

inquebrantável em minha capacidade. E à professora Mônica Dantas, pela afetuosa 

acolhida na ESEFID durante meu estágio de docência.  

Agradeço às pessoas que amorosamente me carregaram no colo pela trilha 

afora, salvando minha vida vezes sem conta. Família! Mãe Sophia, Pai Nelson, Tia 

Cenira. Meus irmãos, Flávia e Mauro. E às amizades que são também família. Clarisse, 

Jonas, Leandro, Camila, Marina, Nicolas. As intempéries tão fortes que enfrentei ao 

longo desse mestrado certamente me teriam feito desistir, não fosse a força que emana 

de vocês. 

Agradeço a Isabel Willadino, por ter me colocado na estrada e me dado o 

empurrão necessário para que eu aprendesse a caminhar dançando e nunca mais 

quisesse parar. E também aos alunos de diversos tempos e espaços, por 

corajosamente “toparem” meus experimentalismos, me permitindo assim lapidar meu 

caminho como artista e como pessoa.  

E aos irmãos sapateantes, sonantes, bailantes, que fui colhendo pela estrada, e 

que mantém meu Tap afetivamente nutrido e intelectualmente oxigenado. 

Por fim, dedico este trabalho ao meu filho Domênico, que chegou no meio disto 

tudo abaixo de muita chuva, e à minha esposa Tirzah, que parece que esteve aí desde 

sempre, dançando entre as goteiras. Vocês são começo, meio e fim.  

 Gracias a la vida, que me ha dado tanto.  

 



 

RESUMO 
 
Esta pesquisa tem por foco analisar a improvisação no Tap Dance. A investigação brota 

da vivência do pesquisador enquanto professor e performer dessa linguagem. O estudo 

tem como fio condutor um questionamento sobre racialidade, articulado a partir do 

contraste entre a matriz afrodiaspórica da improvisação no Tap e os modos como essa 

herança tem sido apagada nas práticas de ensino da dança, especialmente quando 

observados a partir da vivência branca, masculina e sul-brasileira do autor.  Com  

inspiração metodológica de base etnográfica em pesquisas em dança (DANTAS, 2007; 

WEBER, 2010) a investigação organiza-se em três eixos de pensamento. No primeiro, 

realiza-se uma revisão bibliográfica que situa a improvisação em Tap Dance no contexto 

das artes afrodiaspóricas, tendo como conceito articulador as motrizes culturais 

(LIGIÉRO, 2012) e dialogando com a literatura estadunidense sobre o tema 

(GOTTSCHILD, 2005, 2016; PETERS, 2011). O segundo eixo propõe uma retrospectiva 

da experiência do pesquisador, mobilizando o conceito de branquitude como alavanca 

de deslocamento crítico, a fim de tensionar percepções e formular questionamentos 

sobre sua prática de campo em improvisação. Por fim, o terceiro eixo analisa uma 

experiência docente, sintetizando proposições para a prática de improviso em Tap com 

o objetivo de escurecer referências e contornar o apagamento de saberes, histórias e 

corporeidades negras. 

 

Palavras-chave: Tap Dance. Sapateado. Improvisação. Branquitude. Dança 
Afrodiaspórica.    

 
 
 
 
 

 

 



 

ABSTRACT 
 

This research focuses on analyzing improvisation in Tap Dance. The investigation stems 

from the researcher's experience as a teacher and performer of this language. The 

study is guided by a questioning of race, articulated from the contrast between the 

Afro-diasporic matrix of improvisation in Tap and the ways in which this heritage has 

been erased in dance teaching practices, especially when observed from the white, 

male, and southern Brazilian perspective of the author. With methodological inspiration 

based on ethnographic research in dance (DANTAS, 2007; WEBER, 2010), the 

investigation is organized into three axes of thought. The first section presents a 

literature review that situates improvisation in Tap Dance within the context of 

Afro-diasporic arts, using cultural drivers (LIGIÉRO, 2012) as the articulating concept 

and engaging with US literature on the subject (GOTTSCHILD, 2005, 2016; PETERS, 

2011). The second section proposes a retrospective of the researcher's experience, 

mobilizing the concept of whiteness as a lever for critical displacement, in order to 

challenge perceptions and formulate questions about their field practice in improvisation. 

Finally, the third section analyzes a teaching experience, synthesizing propositions for 

the practice of improvisation in Tap with aiming to circumvent the erasure of Black 

knowledge, histories, and corporealities. 

 

Keywords: Tap Dance. Tap dance. Improvisation. Whiteness. Afro-diasporic 
dance. 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 



 

LISTA DE FIGURAS 
 
 

Figura 1 - Nelson e Leonardo improvisam juntos………………………………………..... 16 
 
Figura 2 - Tertúlia no galpão do sítio em que cresci………………………………………..18 
 
Figura 3 - Final do Cutting Contest Tap In Rio 2013……………………………………….40 
 
Figura 4 - Baby Laurence……………………………………………………………………..50  
 
Figura 5 - Jimmy Slyde………………………………………………………………………...52 
 
FIgura 6 - Gregory Hines e Savion Glover…………………………………………………..61 
 
Figura 7 - Festa na Roça - Coreografia de Isabel Willadino (1999)............................... 80 
 
Figura 8 - Leonardo Dias e Dormeshia Sumbry-Edwards...............................................84 
 
Figura 9 - Roda de Tap na Orla do Guaíba (2025)......................................................... 90 
 
Figura 10 - Sapateando Sem Fronteiras…………………………………………………….91  
 
Figura 11 - Aula de Pâmela Amaro - Tambor Ilu-Bata…………………………………….111 
 
Figura 12 - Aula de Pâmela Amaro - Movimento das Águas ……………………………111  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 



 

SUMÁRIO 
 

1. INTRODUÇÃO........................................................................................................................... 8 

1.1 POR QUE A IMPROVISAÇÃO EM TAP DANCE?........................................................... 12 

1.2 PAI.................................................................................................................................... 13 

1.3 IRMÃO, TIOS, TERTÚLIAS..............................................................................................16 

1.4 INÍCIO DE ESTUDOS FORMAIS EM ARTES................................................................. 18 

1.5 DESPERTAR PARA A RACIALIDADE............................................................................. 19 

2 TAP IMPROV, ARTE AFRODIASPÓRICA............................................................................... 23 

2.1 DAS MOTRIZES AFRODIASPÓRICAS MANIFESTAS NA IMPROVISAÇÃO  EM TAP 

DANCE................................................................................................................................... 24 

2.2 BREVE PANORAMA HISTÓRICO DA IMPROVISAÇÃO EM TAP DANCE.....................30 

3 DANÇAR DE SAPATO BRANCO.............................................................................................62 

3.1 BERÇO BRANCO............................................................................................................ 64 

3.2 CONTEXTO DE FORMAÇÃO..........................................................................................68 

3.4 PROFISSIONALIZAÇÃO..................................................................................................81 

3.4 NOTAS DE CAMPO: “CADÊ A IMPROVISAÇÃO?”.........................................................85 

4 ANÁLISE DO ESTÁGIO DE DOCÊNCIA.................................................................................93 

4.1 ESCURECENDO REFERÊNCIAS................................................................................... 96 

4.2 PRÁTICAS DE TAP DANCE............................................................................................ 99 

4.3 JONGO...........................................................................................................................106 

5  CONSIDERAÇÕES FINAIS................................................................................................... 112 

REFERÊNCIAS..........................................................................................................................117 

 
 

 
 
 
 

 



9 

1. INTRODUÇÃO 
 

Esta pesquisa propõe uma investigação sobre o Tap Dance, uma dança 

percussiva de origem afrodiaspórica e estadunidense. Mais especificamente, propõe 

uma investigação da prática da improvisação em Tap Dance que venha a 

contextualizar a vivência e trajetória artística deste pesquisador contemplando o 

quadro histórico em que esta manifestação cultural surge e se desenvolve e buscando 

identificar possíveis conexões entre o indivíduo artista e esta historicidade, analisando 

de maneira crítica, a partir destas conexões, sua prática profissional docente e 

artística.  

A escolha do termo Tap Dance (nome dado a esta dança em seu berço, os 

Estados Unidos) nesta dissertação, em detrimento de Sapateado ou Sapateado 

Americano, que são nomes comumente usados para esta dança no Brasil, se dá no 

contexto de uma discussão ora vigente acompanhada por este pesquisador no âmbito 

da comunidade sapateadora brasileira, e que se relaciona com outra mais ampla: a do 

resgate da origem afrodiaspórica desta arte. São recorrentes questionamentos como: 

“Por que o Ballet tem esse nome em qualquer lugar do mundo e o Tap Dance é 

rebatizado em cada lugar para o qual é importado (“sapateado americano” no Brasil, 

“claquette” na França, “claqué” na Espanha, para citar alguns exemplos)? Por que 

“Americano” e não “Estadunidense”, uma vez que os Estados Unidos não representam 

a totalidade das Américas? “Sapateado” não poderia também referir-se a outras 

danças percussivas, como o Flamenco, a Chula, o Irish Dance, enquadrando assim o 

Tap Dance como um tipo específico de sapateado, com origem bem definida, assim 

como os outros exemplos citados? Na percepção deste pesquisador, esta discussão, 

em solo brasileiro, está ainda em seu início. Opto pelo termo Tap Dance por 

alinhar-me com a ideia de que respeitar a terminologia original é uma maneira de não 

corroborar os processos de apagamento que serão discutidos mais adiante nesta 

pesquisa.  

Para estruturar esta investigação propõe-se três diferentes olhares, traduzidos 

em três eixos nesta pesquisa:  

 



10 

Um olhar que se volta “para fora e para trás”, buscando compreender a 

relevância histórica da prática do improviso no desenvolvimento da cultura Tap Dance 

e a maneira como este desenvolvimento se dá no âmbito dos saberes artísticos 

afrodiaspóricos. Para construir este olhar, recorri à revisão de literatura específica 

sobre as Danças Afrodiaspóricas Estadunidenses e do Tap Dance, dialogando com 

autoras estadunidenses como Jacqui Malone, Brenda Dixon Gottschild e Donna-Marie 

Peters, dentre outras referências. Às pesquisas feitas na terra natal e língua materna 

do Tap Dance procurei justapor autoras e autores brasileiros cujos estudos lançam luz 

sobre sobre a grande complexidade das artes afrodiaspóricas, fazendo-o desde um 

entendimento brasileiro, latinoamericano. Tal justaposição foi feita no intuito de 

auscultar relações entre os saberes artísticos destes dois pontos da Diáspora Africana 

(o Brasil e os Estados Unidos), situando, a partir destas relações, o Tap Dance dentro 

de um entendimento mais amplo sobre as Danças Afrodiaspóricas. Dentre as autoras 

e autores brasileiros estudados neste âmbito, destaco Zeca Ligiéro, Leda Maria 

Martins e Amélia Conrado.  

Um olhar “para dentro”, buscando compreender, a partir de minha vivência e 

prática, os germes a partir dos quais desperto para a improvisação em Tap Dance e os 

encontros e atravessamentos que vêm a influenciar minha prática artística até o 

presente momento. Dentre estes atravessamentos, destaco o despertar para o 

letramento racial e a consequente necessidade de aprofundar estudos sobre a origem 

afrodiaspórica do Tap Dance. Para aprofundar e embasar a compreensão sobre este 

processo, busquei dialogar com conceitos que considero chaves indispensáveis para 

situar-me apropriadamente na discussão sobre racialidade. A saber: os de branquitude 

(acrítica e crítica), privilégio branco e  lugar de fala.  Dentre os estudos elencados para 

embasar esta discussão, destaco os de Maria Aparecida Silva Bento, Lourenço 

Cardoso, Lia Vainer Schucman  e Djamila Ribeiro. 

Uma mirada para a prática artístico-pedagógica, feita a partir da análise de 

dinâmicas de improvisação em Tap Dance propostas por mim em meu estágio de 

docência no mestrado, decorrido no ano de 2024 no âmbito da disciplina Tópicos em 

Dança II (ESEFID/UFRGS). Esta análise foi feita em diálogo com autoras como 
Mônica Dantas, Suzane Weber e Sylvie Fortin, cuja obra situa uma concepção de 

 



11 

pesquisa em dança que se dá desde o interior da prática e teoriza a partir de uma 

observação minuciosa do fazer artístico em que “o investigador fica comprometido 

como instrumento, objeto e sujeito da investigação” (DANTAS, 2007, p. 15). 

Anuncia-se assim a inspiração etnográfica e autoetnográfica que permeia, de fato, o 

todo desta pesquisa, justificada pelo entendimento de que “a pesquisa em dança não 

deve afastar o pesquisador da experiência da dança” (DANTAS, 2007; WEBER, 2010). 

Deste diálogo entre indivíduo e contexto histórico cultural emerge o objetivo 

central desta pesquisa: Contextualizar, compreender e analisar a construção de um 

posicionamento  eticamente comprometido desde o ponto de vista racial no contexto 

da comunidade do Tap Dance, buscando delinear possibilidades concretas de ação 

antirracista para o indivíduo branco praticante de uma arte afrodiaspórica.     

A partir daí emergem outras questões: 

De que maneira é possível estabelecer uma relação de pertencimento com uma 

tradição cultural antiga e complexa oriunda de um ambiente diferente daquela em que 

cresci? 

 ​ Como fazê-lo ao mesmo tempo em que busco um entendimento genuíno do 

lugar de mundo que realmente me cabe e me constitui?  

Que possibilidades e limites posso descortinar, na intersecção entre campo 

conceitual e prática artística, a partir do encontro desses diferentes universos 

culturais?  

Para assentar adequadamente a pedra de apoio de onde parto para a 

exploração destas questões, pontuo o fato de que esta escrita é, como não poderia 

deixar de ser, a escrita de uma pessoa branca, cujo corpo encarna uma vivência que, 

ademais, é masculina, brasileira, gaúcha, latinoamericana, singular, situada em dado 

contexto histórico-geográfico e inevitavelmente marcada e condicionada por ele. Os 

aprendizados vivenciados durante a elaboração desta dissertação - conversas, 

leituras, aulas, práticas - me levaram ao entendimento de que não se escreve - aliás, 

não se vive - desde lugar algum além daquele que nosso corpo de fato ocupa na 

trama social.  Por isso, como pessoa branca, assumo desde já a necessidade de 

racializar-me, percebendo-me como tal. Muito simplesmente, não apontar a 

branquitude desta escrita sobre uma arte afrodiaspórica comprometeria a seriedade 

 



12 

deste esforço antirracista desde o início, já que “evitar focalizar o branco é evitar 

discutir as diferentes dimensões do privilégio.” (BENTO, 2002, p. 3). Segundo porque, 

entendo eu, qualquer que seja o pertencimento que eu venha a reivindicar dentro do 

Tap Dance passa, antes de tudo, pela reflexão aprofundada sobre o “ser uma pessoa 

branca em uma arte afrodiaspórica”, uma vez que o lugar racial que ocupo em relação 

a esta arte molda, inevitavelmente, minha vivência e entendimento dela. Assim, trazer 

artistas, autoras e autores pretos que, em sua escrita, buscam desvelar para seus 

leitores os complexos saberes das artes afrodiaspóricas, desde um olhar que se 

origina desde fora da hegemonia eurocêntrica, é algo que cumpre o propósito de 

escurecer referências, na busca humilde de beber de quem conhece estas realidades 

a fundo e de criar uma ponte, através de um exercício de cunho analítico 

comprometido e responsável, calcado na revisão bibliográfica, e de um insuficiente 

exercício de imaginação e empatia, a lacuna que separa minha branca caminhada na 

dança do coração afrodiaspórico da arte a que dediquei minha vida.1 Em sendo o 

principal propósito aqui o de diminuir minha própria ignorância a respeito do tema 

estudado, creio que haja relevância em fazê-lo em língua portuguesa, uma vez que 

esta discussão, embora antiga e amadurecida em sua língua natal, carece de 

referenciais em português. Talvez não seja demais torcer para que o raciocínio 

desenvolvido nas linhas vindouras possa contribuir para a semeadura de novas 

reflexões na comunidade brasileira do Tap Dance, crescentemente interessada em 

compreender melhor as origens desta arte, e cada vez mais sedenta por material de 

pesquisa. 

Dito isto, faz-se necessário analisar e compreender que tipo de relações venho 

construindo, em minha prática artística, com esta herança cultural afroestadunidense, 

a partir do lugar de onde esta prática brota e se enraíza: a vivência diária e longeva da 

improvisação, a percepção, amadurecida nesta vivência, sobre a grande profundidade 

humana desta prática, e de seu potencial de reinventar o relacionamento das pessoas 

consigo, com as outras pessoas, com o mundo. É desde este lugar empírico, e 

1 Fundamento teoricamente a discussão a partir da qual uso os termos “branco” e “branquitude” no 
capítulo III. Antecipo apenas que ao usar estes termos, não me filio a um entendimento biologicista (e 
errôneo) que atribuiria qualquer valor per se à cor da pele, mas sim aos significados culturalmente 
atribuídos a ela e à maneira como estes significados condicionaram e ainda condicionam os processos 
históricos e a estrutura da sociedade, tanto no nível individual quanto no coletivo.  

 



13 

completamente reverente, que busco aprofundar meu conhecimento sobre estes 

saberes ancestrais, na esperança de honrar suas raízes. É também em função deste 

lugar enraizado na prática que não me furtei a colocar as informações e referenciais 

levantados em diálogo com vivências pessoais ao longo da construção do texto, 

elucidando a maneira particular com que me relaciono com as informações 

levantadas. Assim, busco compreender os pontos de contato (e distanciamento) entre 

os saberes oriundos da tradição do Tap Dance com outros que vieram a me constituir 

de diversas maneiras, tais como as musicalidades que constituíram minha memória 

afetiva na infância e adolescência, os  30 anos de prática do Tap Dance 

caracterizados pelo interesse persistente na investigação de estratégias de improviso 

tanto no palco quanto na docência, a Licenciatura em Teatro e o trânsito nas diferentes 

linguagens em que venho atuando como bailarino e músico. 

 

1.1 POR QUE A IMPROVISAÇÃO EM TAP DANCE? 
 

​ Neste subcapítulo reconstruo o caminho de germinação dos interesses e 

amadurecimento das questões que motivaram esta pesquisa. Fazê-lo atende ao 

compromisso de trazer à luz, tanto para o próprio pesquisador quanto para seu 

possível leitor, a subjetividade de onde parte esta escrita. “De fato, se a pessoa que 

conduz a investigação é indissociável da produção de pesquisa, por que, então, não 

observar o observador? Por que não olhar a si mesmo e escrever a partir da sua 

própria experiência?” (FORTIN, 2009, p. 82) 

De onde surgiu o interesse tão precoce pela improvisação em Tap, presente, 

mesmo que eu não soubesse nomeá-lo como tal,  desde os primeiros anos de minha 

prática nesta linguagem? Como explicar seu surgimento tendo em vista que minha 

iniciação no Tap Dance não incluiu práticas de improviso e que o acesso ao 

conhecimento da tradição de improvisação do Tap só viria a se dar anos mais tarde, 

com o advento da internet e a circulação por festivais da modalidade? É tentador 

enveredar por explicações simplistas do tipo “as crianças são espontâneas” (nem 

todas), o improviso é instintivo (o que é instinto?) e outras desta lavra. O rigor, no 

entanto, demanda que o olhar se aprofunde para além desta camada. Valendo-me de 

 



14 

breve reflexão autobiográfica, busquei “desencavar”, explicitar as raízes de minhas 

questões de pesquisa voltando-me para as vivências que me conduziram até a arte. 

Lancei-me ao exercício e me surpreendi descobrindo conexões e sentidos 

“enterrados” ao pé de minha árvore genealógica, micélios dos quais eu sequer 

desconfiava. O entendimento (criação?) do passado transforma, e impulsiona novas e 

insuspeitas brotações, na pesquisa, e também na vida de onde ela brota. (Não  deve 

ter sido por acaso que me debrucei sobre esta parte do texto estando justamente no 

sítio onde cresci. Mal iniciava o trabalho e já pressentia a verdade do provérbio 

africano: “Se você quer saber o fim, preste atenção ao começo”.) 

As próximas linhas serão dedicadas a contar alguns pontos desta história que 

considero importantes para entender onde se dá o impulso primeiro para esta escrita.  

 
1.2 PAI​  

 

“Era noite no sítio em que cresci, perto da época do Natal. Eu devia ter 8 ou 9 

anos. Eu e meu pai estávamos no alpendre da casa, com a luz apagada. Dava para 

ver o céu estrelado com aquela nitidez típica do interior, em que se pode ver até o 

brilho nebuloso da Via Láctea. Por alguma razão, minha memória fixou uma enorme 

estrela no centro deste céu. Meu pai tocava algumas variações sobre a melodia de 

“Noite Feliz” na gaita de boca, e falava de vez em quando umas coisas meio malucas. 

Eu não me lembro muito bem das palavras, embora o seu sentido, que também não 

consigo colocar em palavras, seja claro para mim. De fato, não é mais complicado do 

que isto: céu, música, pai. Tudo no seu devido lugar e nenhuma explicação se fazia 

necessária.” 

​ O Sr. Nelson Vargas Dias2 - meu pai - toca gaita de boca desde os 17 anos. Ele 

relata ter iniciado seu aprendizado ao ouvir tocar um colega do colégio onde estudava, 

na cidade de Bagé. Não desenvolveu  estudos formais em música ao longo de sua 

vida, e tampouco trabalhou como músico. Sua relação com a música se deu sempre 

no âmbito daquilo que poderíamos chamar de “lazer”. Toca sua gaita em momentos de 
2 Nascido a 12 de Maio de 1941 no município de Caçapava do Sul e falecido em 19 de Dezembro de 
2025.. No link a seguir, vídeo feito no sítio em que cresci, em Sertão Santana, onde vivi até os 15 anos 
e em que minha mãe ainda vive no momento desta escrita. O vídeo mostra improvisações em que o Sr. 
Nelson toca gaita de boca e eu sapateio. Fonte de Mim (Agosto de 2020)  

 

https://youtu.be/ihRVkfYgTJc?si=HNCSElr4P7lXDQDn


15 

socialização com amigos e família, ou de solitária introspecção,  e criou seu repertório 

sonoro “de ouvido”, a partir de canções ouvidas no rádio ou no convívio com outras 

pessoas que cantavam ou tocavam.  

​ Reflito sobre a maneira com que meu pai desenvolveu sua prática artística, e 

também sobre meu longo convívio com ele, em diversos momentos em que sua 

coleção de gaitas foi pretexto para conversarmos e fazermos música. Algumas coisas 

me chamam a atenção. Uma delas é esta vivência musical indissociável de uma certa 

maneira de sociabilidade que é lúdica, mas também ritual - algo tão próprio de certas 

manifestações culturais tradicionais, dentre as quais podemos citar, sem surpresa 

nenhuma, as que estão na origem do Tap Dance. Fazer e aprender música, na 

vivência do Sr. Nelson, são sinônimos de estar com pessoas, em um âmbito de 

profunda significância e troca afetiva. Em seu tocar, entrelaçam-se suas histórias de 

vida, seus anseios profundos, sua percepção poética de vida, seu desejo de um 

contato aberto e amoroso com outros seres humanos. E tudo isso sem as pretensões 

e os moldes de uma prática artística institucionalizada, profissionalizada. Creio mesmo 

que tocar profissionalmente não teria atendido aos reais anseios deste músico 

autodidata, que sempre viu na gaita de boca um caminho de mão dupla entre o “eu” e 

o “outro”, o “dentro” e o “fora” - tão de acordo com a própria técnica usada em suas 

gaitas, nas quais as notas soam pela ação do ar que sai de seu corpo, mas também 

pelo que nele entra. 

​ Outro fato que me chama a atenção ao refletir sobre a musicalidade de meu pai 

é perceber a maneira como ele construiu sua prática. Mencionei acima o papel 

essencial da escuta do repertório musical circundante em sua criação musical. Tão 

importante quanto isto foi a maneira como ele desenvolveu uma técnica a partir da 

própria fisicalidade do instrumento, na articulação sensível entre este e seu corpo, ao 

longo de décadas. A esta habilidade de extrair diferentes matizes sonoros 

desenvolvida em uma contínua experimentação pautada pela sensibilidade, soma-se 

ainda a maneira como os diferentes materiais sonoros - frases, ritmos, cadências - são 

apreendidos e remixados de diferentes maneiras em improvisações livres, nas quais 

cada um destes motivos é recriado e atualizado em criações diversas, através de 

processos de variação de toda ordem. Podemos dizer que estes pequenos fragmentos 

 



16 

melódicos se tornam “brinquedos” com os quais o Sr. Nelson joga, fazendo surgir o 

novo a partir do conhecido. 

Todos estes princípios - a improvisação a partir da variação sobre fragmentos 

rítmico-melódicos, o estudo de uma técnica a partir de um contato corporal íntimo com 

o instrumento mas, acima de tudo, o entendimento da música como sendo algo 

conectado a necessidades muito pessoais de vivência poética e convívio social, antes 

mesmo de quaisquer pretensões técnicas ou espetaculares - estiveram sempre ali, no 

húmus do solo em que tenho minhas raízes e a partir do qual brotei como artista. No 

entanto, só muito mais tarde fui capaz de trazer estes saberes à consciência através 

desta reflexão que os apreende, nomeia e articula, permitindo-os florescer de fato. 

Também só agora se faz possível identificar certa semelhança entre estes princípios e 

outros que encontro na história do Tap Dance. Dito de forma sucinta, meu pai 

educou-me para entender a música, a um tempo, como convívio, jogo e rito, e estes 

princípios, mais tarde, se revelaram a mim como intrínsecos ao Tap Dance. 

 

Figura 1 - Nelson e Leonardo improvisam juntos 

Fonte: acervo pessoal do autor (c. 2015) 
 

 



17 

1.3 IRMÃO, TIOS, TERTÚLIAS 

 

​ O apreço por estar junto desfrutando a música, em minha família, não se 

restringia à pessoa de meu pai. Foram muitos os momentos e lugares em que meus 

tios, irmãos, primos e “agregados” estiveram reunidos em tertúlias noturnas, nas quais 

sempre havia um violão e uma roda, além das eventuais poesias, danças e outras 

manifestações sem outra finalidade além de enlevar os corações das pessoas ali 

presentes.  

​ Nessas reuniões foi que toquei um instrumento musical pela primeira vez. 

Primeiro, pequenos instrumentos de percussão. Mais tarde, a flauta doce, por 

influência de meu irmão mais velho, Mauro Dias. Já na adolescência, o violão, que 

costumava ser empunhado por este irmão e seus amigos, passou também às minhas 

mãos, o que adicionou largas doses de Legião Urbana ao repertório da família, 

majoritariamente composto por canções nativistas gauchescas ou por clássicos da 

MPB.  

​ Nestas situações, naturalmente não se tratava de apresentações musicais 

formalmente organizadas ou coordenadas. Eram simples rodas em que cada um 

soava dentro da música como bem desejasse. Marcantes nestes momentos foram, 

uma vez mais, a autorização tácita para experimentar musicalmente dentro de um 

todo acolhedor (já aí uma vivência de improvisação), e a percepção de me sentir 

aceito, valorizado e incluído em minha família a partir da música. Também daí vêm as 

sonoridades fundantes de minha musicalidade primeira. Foi neste momento que tomei 

contato com as milongas e chamamés3 cuja rítmica e harmonia, tão solenes e 

profundas, me falavam de algo assim como “o sagrado na natureza”- a natureza 

mesma perto da qual cresci e tive todas essas vivências, no interior do Rio Grande do 

Sul - , matizando de forma definitiva minha sensibilidade e visão de mundo.  

​ Na cena descrita acima - na verdade, uma síntese imaginária de inúmeras 

cenas reais - , destaco como “protagonista”  a pessoa de meu irmão. Não somente 

3 Tanto a milonga quanto o chamamé são estilos musicais pertencentes ao universo cultural do gaúcho, 
ou gaucho. Como tal, extrapolam o regionalismo sul-riograndense e tem sua abrangência estendida por 
regiões diversas da cultura pampeana, tais como certas partes da Argentina e do Uruguai. A milonga é 
um ritmo quaternário. Já o chamamé é tocando em ritmo de 6/8.  

 



18 

herdei dele a primeira flauta doce como também uma concepção de música como uma 

possibilidade de vivenciar facetas profundas e belas da existência. Para além da 

sensibilidade expressa por sua estética musical, meu irmão apresentou-me, ainda 

uma vez mais, a uma abordagem instrumental fortemente calcada na improvisação 

pautada por uma escuta atenta ao todo musical e na escolha de como e quando soar 

harmoniosamente dentro deste todo. 

 
Figura 2: Tertúlia no galpão do sítio em que cresci 

 

 
Roda de violão em churrasco realizado em 2024 na comemoração das bodas de diamante de meus 
pais. Na foto, da esquerda para a direita, meus tios Adão e Boneval (irmãos de meu pai), meu irmão 

Mauro, eu, Nelson (meu pai) e Sophia (minha mãe). Fonte: acervo pessoal do autor.  
 

Mais tarde, vim a compreender que as noções musicais aprendidas com meu 

irmão me apresentaram algo que eu poderia chamar de “ética da escuta” que talvez 

eu possa resumir na seguinte pergunta: Quando e como soar (ou silenciar) de forma a 

engrandecer a sonoridade do todo, ao mesmo tempo buscando uma voz/verdade 

individual? Este aprendizado foi definitivo para meu entendimento de como viver em 

 



19 

sociedade de maneira amorosa. Mais tarde, vim a compreender ser este também um 

valor consonante com certos saberes musicais de origem afrodiaspórica que estão na 

base da musicalidade e corporeidade de onde vem a germinar o Tap Dance.  

 

1.4 INÍCIO DE ESTUDOS FORMAIS EM ARTES 

 
​ Outra vivência artística importante de minha infância foi o curso de Danças de 

Fandango do CTG Tio Raimundo, em Sertão Santana. Este curso, ao qual atendi 

quando tinha 10 anos de idade em meados dos anos noventa, foi minha primeira 

vivência formal de aprendizado de uma modalidade artística, e também minha primeira 

vivência no universo da dança. As aulas, realizadas no CTG, eram ministradas por um 

instrutor que ensinava os movimentos básicos das diferentes danças de salão do 

repertório gauchesco, tais como o vanerão, o chamamé e o bugio. Os diferentes 

aprendizados eram fruídos pelos alunos nas domingueiras, que eram festas nas quais 

as crianças e adolescentes eram desafiados a vencer a timidez e dançar em pares. 

Para nossa festividade de final de curso, ensaiamos também uma dança folclórica 

chamada “Polonaise” que, percebo enquanto escrevo, foi a primeira montagem 

coreográfica feita com vistas à apresentação para um público de que participei. ​  

Que trago comigo desta vivência? Pouco apreço desenvolvi por este gauchismo 

mais formalista proposto pelos CTGs, pois não me identificava com seus ritos 

característicos. Tampouco a ideia de “dançar em par” deitou em mim raízes mais 

profundas. Mas não posso deixar de observar que esta prática corporal primeira 

também comportava elementos de improvisação, já que estas danças em par se 

desenvolviam a partir de variações livres sobre rudimentos de movimentação. 

Encontro também nesta vivência o germe do entendimento de que a movimentação, 

embora improvisada, obedece a certas leis musicais que variam em acordo com o 

estilo musical que se está dançando. A noção de que a música pode servir como um 

código que define os limites e liberdades da movimentação vem sendo já há algum 

tempo umas das noções centrais a partir da qual procuro desenvolver minha prática 

do Tap Dance. 

 



20 

Pouco depois deste iniciei estudos em piano e sapateado4 , atendendo à 

percepção de minha família de que a aptidão que eu parecia demonstrar para as artes 

poderia vir a tornar-se um caminho de vida. As aulas aconteciam às sextas-feiras na 

cidade de Porto Alegre. Eu viajava sozinho de Sertão Santana até a capital do estado 

para cursar as aulas de piano com professoras particulares, e sapateado com Isabel 

Willadino5, minha primeira e mais importante professora de sapateado, e também 

minha prima. Foi o início de uma fase de vida bastante diferente da anterior, sobre a 

qual discorro em outra parte deste texto. Por hora, ressalto apenas dois fatos. O 

primeiro: o apaixonamento pelo sapateado se deu de forma instantânea (lembro-me 

de dizer para Isabel ao final do primeiro ano de aulas de sapateado: “vou fazer isso 

pra sempre”). O segundo: nem as aulas de piano, baseadas em cifras e partituras (nas 

quais nunca consegui me fazer fluente, diga-se de passagem), nem as aulas de 

sapateado, calcadas em exercícios coreografados, me ofereciam a oportunidade de 

vivenciar  a comunicação lúdica e sensível que eu trazia das vivências artísticas 

anteriores. Minha hipótese é a de que as vivências prévias ao Tap Dance matizaram a 

tal ponto minha maturação artística posterior que acabaram por vir à tona, sem maior 

demora, na forma da necessidade de usar as linguagens e repertórios novos a que 

estava sendo exposto de maneira mais livre e espontânea, para atender às minhas 

necessidades expressivas individuais - ou seja, na forma de improvisação. 

 
 
 

5 Isabel Costa Willadino, nascida em 31 de outubro de 1974, teve sua formação em Ballet, Jazz Dance 
e Sapateado pela escola de Ballet Lenita Ruschel. É graduada em Educação Física pela UFRGS, 
pós-graduada em dança pela PUCRS e  pós-graduada em Dança e Consciência Corporal pela 
Universidade Gama Filho (RJ). Mestra em Educação pela UFRGS. Fundadora do Laboratório da 
Dança, escola de dança da cidade de Porto Alegre de que foi diretora por 20 anos e onde iniciei minha 
atuação profissional, e a partir da qual surgiu uma companhia de dança que produziu, sob direção de 
Isabel, os espetáculos “Lendas da Ilha” (2002), “Romualdo e a Dança das Palavras” (2003), “Os 
Defensores do Rango Legal” (2006) e “Mulheres Falam Sobre Homens que Dançam” (2008). À  época 
da escrita desta dissertação, além de lecionar Jazz Dance e Dança Contemporânea em diversos 
espaços dedicados à dança na capital gaúcha, era também professora da Escola Preparatória de 
Dança de Porto Alegre.   

4 À época de meu primeiro contato com esta dança, ela me foi apresentada como “sapateado” ou 
“sapateado americano”, de onde minha opção por usar esta outra denominação neste ponto específico 
da dissertação.  

 



21 

1.5 DESPERTAR PARA A RACIALIDADE 

 

​ Faço agora um “salto” longo na cronologia desta escrita, indo de minha 

adolescência artística diretamente para um momento bastante recente de minha 

trajetória profissional. Dentro do período compreendido por este “salto”, consolidei a 

decisão de profissionalizar-me em Tap Dance e fiz-me professor desta arte; cursei a 

Licenciatura em Artes Cênicas no Departamento de Artes Dramáticas da UFRGS; 

lancei-me à aventura de trabalhar também como músico; e, mais tardiamente, alcancei 

certa projeção nacional como profissional do Tap Dance, o que me possibilitou 

estreitar contato e ter discussões importantes com profissionais do campo em diversas 

partes do Brasil. Durante todo este processo, a prática e a reflexão sobre a 

improvisação em Tap Dance foram uma constante.  Detalharei esta trajetória no 

terceiro capítulo desta dissertação. Por hora, esta abreviação se faz necessária para 

que o primeiro capítulo atinja o propósito de elucidar a motivação que deu origem às 

questões e objetivos desta pesquisa, e mesmo do ingresso no mestrado.  

Por volta de 2018 iniciou um momento de minha carreira em que passei a atuar 

como professor e performer com maior frequência em eventos de Tap Dance sediados 

em várias cidades do Brasil. Foi a partir deste trânsito que comecei a entrever, ainda 

que de maneira incipiente, a existência da discussão sobre o  atravessamento entre 

questões de ordem racial e diferentes aspectos da arte do Tap Dance. No entanto, 

embora eu pudesse perceber a tensão quando o assunto esporadicamente surgia, não 

dispunha de ferramentas essenciais para compreender o que se passava. Meu 

conhecimento sobre a História do Tap Dance era então bastante superficial, e eu ainda 

não tinha feito nenhuma reflexão mais séria sobre racialidade nem sequer ouvido falar 

em letramento racial até aquele momento. Sendo bastante franco, eu ainda não havia 

compreendido nem a gravidade nem a amplitude da discussão, e por isso pensava 

nela apenas de forma distanciada. E aqui se faz oportuno salientar que a ausência da  

reflexão sobre a racialidade é característica marcante da branquitude acrítica 

(CARDOSO, 2010), constituindo um dos vários privilégios por ela desfrutados.  

A contemplação franca e aberta destas questões só se deu para mim (e, arrisco 

dizer, para vários outros colegas sapateadores brasileiros) a partir de 2020, devido a 

 



22 

uma convergência de fatores cujo encadeamento narro aqui da maneira como pude 

observar e compreender: a pandemia de covid-19, o isolamento social e o 

consequente aumento do convívio e da produção de informação através da internet 

ampliaram largamente o contato entre pessoas (e seus saberes, ideias e discursos) 

geograficamente distantes, o que fez com que várias discussões latentes se 

acirrassem; ao mesmo tempo, o ambiente online, agora ocupado com intensidade 

muito maior, possibilitasse a criação de uma série de plataformas para o 

desenvolvimento destes debates. Este fenômeno de grande escala afetou também, 

como não poderia deixar de ser, o microcosmos da comunidade sapateadora 

brasileira. “A galera do Tap calou o sapato e abriu a boca”, me lembro de ter dito nesta 

época. Foi neste contexto que se deu a criação do Fórum Brasileiro de Sapateado6, 

um coletivo informal organizado de maneira online com o intuito de unir praticantes de 

Tap Dance de todo Brasil, trocar informações e promover debates sobre diferentes 

aspectos desta arte.  

Por volta do mesmo período se deram os trágicos assassinatos de Breonna 

Taylor e George Floyd nos EUA, a partir dos quais o debate sobre as questões raciais 

se intensificou, com especial destaque ao Movimento Black Lives Matter7. Esta 

intensificação, por sua vez, reverberou nas discussões que se davam no referido 

Fórum, trazendo à tona, de maneira vigorosa, uma série de questionamentos sobre 

racialidade no Tap Dance em geral e no âmbito específico do Tap Dance no Brasil. Foi 

neste contexto que tomei contato, pela primeira vez, com as trajetórias, saberes e 

demandas de vários colegas tap dancers pretos que vieram a trazer provocações 

essenciais, até então novas para mim. É através do trabalho de artistas como Ana 

Gori (MG), Gisele Silva (SP), Leonardo Sandoval (SP), Lucas Santana (RJ), Rebeca 

Pereira (RJ) e Roberto Gomes (RJ), dentre outros, que começo a me fazer de maneira 

mais séria perguntas como: o que significa dizer que o Tap Dance é uma arte preta? O 

que quer dizer “apagamento” e “branqueamento”? Por que sabemos tão pouco sobre 

7 George Floyd nasceu em 14 de outubro de 1973 em Fayetteville, Carolina do Norte (EUA) e morreu 
em 25 de maio de 2020. Breonna Taylor nasceu em 5 de junho de 1993 em Grand Rapids, Michigan 
(EUA) e morreu em 13 de março de 2020. Ambas as mortes foram causadas por inconcebível violência 
policial e causaram protestos em massa contra o racismo. O movimento Black Lives Matter 
(https://blacklivesmatter.com/) atuou na focalização e expansão do debate, dando-lhe repercussão 
internacional.  

6 Maiores informações no instagram @forumbrasiltap 

 

https://blacklivesmatter.com/
https://www.instagram.com/forumbrasiltap?igsh=MWxyMmhsbGJ3c3I1eA==


23 

as raízes históricas afrodiaspóricas do Tap Dance no Brasil? Se o Tap é uma arte 

preta, por que vemos tão poucos sapateadores pretos nos festivais brasileiros da 

modalidade, seja como estudantes, seja no line up? Onde estão os profissionais 

pretos do tap brasileiro? Quais são as características de um fazer artístico nascido na 

matriz afrodiaspórica? O que significa “branquitude”? O que é “privilégio branco”? O 

que é racismo? Qual o papel do racismo na formação da sociedade brasileira? O que 

tudo isso tem a ver com arte? 

 
Tap e George Floyd, mais que uma data. O 25 de maio8 em que ele foi 
assassinado marca o início de inúmeras revoltas pelo mundo a fim de chamar 
a atenção para a subjugação das corpas negras. Seria cômico se não fosse 
trágico, por que a pergunta que não quer calar é quando que essa subjugação 
acabou? (...) A dança tap - como todas as áreas da sociedade - não ficou 
imune a revolta pela morte brutal de um homem negro e as atenções para a 
estrutura de poder dentro deste fazer começaram a ser discutidas e criticadas. 
Estavam os colonizadores sentados nos seus lugares de conforto quando 
chegamos nós com um grito de basta! Bojangles estava certo, o Harlem 
Renaissance da contemporaneidade chegou e poderia ser chamado, aqui, no 
Brasil de: Tap é preto! Iniciou-se um vir à tona da história deste fazer 
afrodiaspórico e de todo o contexto formador que, inclusive, civilizou os EUA. 
A dança tap é preta, foi originada partir dos saberes e culturalidades dos 
africanos escravizados que foram sequestrados dos seus países de origem. 
(...) George Floyd ao ser assassinado traz para a comunidade da dança tap no 
Brasil o questionamento simples e óbvio de onde estariam as pessoas negras 
neste fazer? Nas salas de aula das escolas de dança? Nas suas casas tendo 
aula particular? Sendo juradas de festivais de dança pelo Brasil? Sendo 
referência em premiações de tap? Enfim, mostrem-nos senhores e senhoras 
do tap, onde os descendentes deste fazer estão, essa foi primordialmente a 
exigência feita pós George Floyd. (GORI, 2024, p. 66) 

 

Este fervilhar de questionamentos despertou em mim a urgência de 

reposicionar-me dentro deste universo, refletindo sobre minha própria branquitude e 

buscando, através do letramento racial, compreender os compromissos éticos que eu, 

sujeito branco, devo assumir ao fazer de minha vida e profissão uma arte 

afrodiaspórica. É importante observar aqui que a maneira como esses 

questionamentos chegam a mim não é, de maneira nenhuma, produto de uma 

confluência de fatores casualmente alinhados, mas parte de um contexto de luta 

contra o racismo muito mais amplo e antigo. Sobre isso, comenta Maria Aparecida 

Bento (2023):  

8 Coincidentemente, 25 de maio é o Dia Internacional do Tap Dance, em homenagem ao aniversário de 
Bill Bojangles Robinson, sapateador negro cuja atuação concentra-se na primeira metade do séc. XX. 

 



24 

“Não acho que essa discussão seja uma moda. Ela não surgiu por causa do 
assassinato de George Floyd, embora o seu caso a tenha intensificado. Desde 
antes, há um caldo crescente do movimento negro empurrando o branco para 
se posicionar. A pessoa branca não está se posicionando porque resolveu 
fazê-lo. Há uma pressão crescente do movimento negro, que leva ao patamar 
das discussões atuais. E cresce também o número de brancos que estão se 
questionando  a respeito do assunto.” (BENTO, 2023, p.23. Grifo nosso.) 

 

Assim, na convergência entre o apaixonamento de vida inteira pelo Tap Dance 

e a compreensão crescente das responsabilidades que tenho para com ele, nasce o 

impulso para toda esta pesquisa.  

 

2 TAP IMPROV, ARTE AFRODIASPÓRICA 
 

Este capítulo tem como objetivo tecer uma teia de referências que situe o 

improviso em Tap Dance dentro do universo das danças afrodiaspóricas através do 

resgate de sua historicidade e da análise de seus  princípios fundamentais de 

operação. A escolha do termo “afrodiaspórico” ao longo deste texto atende à 

necessidade de rigor conceitual e concisão na construção deste raciocínio, uma vez 

que expressões de significado aparentemente similar, tais como “Dança Negra”, 

“Dança Africana”, “Dança Preta” ou mesmo “Black Dances” ou “African Dances” 

relacionam-se, na verdade, a diferentes contextos e tradições de pesquisa e 

discussão. Assim, a escolha deste conceito como linha condutora focaliza uma 

maneira específica de abordar o tema, a saber, uma que está ligada aos processos 

históricos e culturais por que passam as populações de África em situação de 

Diáspora.  

 
Diáspora negra, mais conhecida como Diáspora Africana, de modo geral, 
trata-se do fenômeno sociocultural e histórico que ocorreu em países do 
continente africano em decorrência da migração forçada para fins 
escravagistas mercantis. O termo diáspora pode ter múltiplos significados. Em 
termos gerais, na atualidade, tem designado a migração forçada do povo 
africano pelo mundo atlântico, especialmente no hemisfério ocidental. 
Segundo Silva e Xavier (2018), o conceito de diáspora africana e atlântica 
está associado aos chamados Estudos Africanos, surgidos na década de 
1960, principalmente na América do Norte, nas disciplinas de História da 
África e Estudos Afro-americanos. Essas pesquisas procuraram conjugar os 
interesses culturais e políticos dos povos africanos com os de seus 

 



25 

descendentes e ampliaram o debate num nível internacional. (TAVARES, 
2024, p. 15) 

 

Para tanto, recorro à literatura que trata especificamente da história do Tap 

Dance e das danças afroestadunidenses em geral, e expando o referencial teórico 

através da leitura sobre as manifestações artísticas orientadas por motrizes 

afrorreferenciadas (LIGIÉRO, 2012), de forma que a improvisação em Tap Dance 

possa ser compreendida na seara mais ampla em que tem suas raízes. Coloco 

também estes referenciais em diálogo com minha prática artística e caminhada 

profissional, de maneira a aproximar “arte lida” de “arte vivida” e identificar possíveis 

entrelaçamentos entre estes dois “Tap Dances” - este desde onde germina meu 

movimento no mundo, e aquele que é tradição, com raízes profundas e antigas. 

Faz-se necessário mencionar as dificuldades inerentes a qualquer reconstrução 

histórica, mesmo que breve, sobre o Tap Dance. Os obstáculos são diversos: muito do 

conhecimento sobre Tap Dance está situado, como soe acontecer em se tratando de 

uma arte afrodiaspórica, na tradição oral, sendo que esta foi e é cultivada e 

preservada em um território e uma comunidade com os quais quase não tenho 

convívio direto; a barreira da língua e a avalanche de informações distorcidas ou 

simplesmente perdidas em função do apagamento/branqueamento por que passou a 

arte do Tap Dance ao longo de sua história tornam difícil a seleção de referenciais 

bibliográficos, sobretudo no Brasil; o mesmo processo de apagamento tornou 

impossível virmos a ter conhecimento sobre inúmeros artistas cujas vidas, obras e 

colaborações para a forma de arte só podemos tentar imaginar; estes e outros fatores 

impõem limites ao que seja possível fazer em termos de reconstruir uma narrativa 

sobre improvisação - justamente a mais fugidia, efêmera, imprevisível, resistente a 

categorizações, das expressões artísticas. E, no entanto, não empreender uma 

tentativa deste tipo, entendo eu, seria incorrer em  omissão e falta de consistência no 

âmbito da pesquisa em nível de pós-graduação, reproduzindo justamente os 

apagamentos que ora estamos tentando combater.  

 

 



26 

2.1 DAS MOTRIZES AFRODIASPÓRICAS MANIFESTAS NA IMPROVISAÇÃO  EM 

TAP DANCE 

 
Para embasar esta discussão, trago do pensamento de Zeca Ligiéro (2012) o 

conceito de motrizes culturais. O autor, ao discutir as performances afrodiaspóricas no 

Brasil, propõe o deslocamento do conceito de matrizes - entendidas principalmente 

como um ponto de origem no passado para o qual se voltariam as artes afrobrasileiras 

- para o conceito de motrizes. Do significado da palavra motriz - algo que faz mover, 

que põe em movimento - é depreendido então que os saberes de matriz africana 

atualizam-se dinamicamente, como “leis” que mobilizam o funcionamento das 

performances afrodiaspóricas. Nesta perspectiva, elas constituem “ferramentas de 

transporte entre o mundo dos vivos e dos ancestres, entre o performer e a 

comunidade, entre o ser operário e o artista, entre o tempo do sacrifício cotidiano e o 

tempo das glórias e levezas míticas, não importa a época nem a sua localização 

geográfica.” (LIGIÉRO, 2012, p.130) 

Encontro no pensamento de Leda Maria Martins (2021) um entendimento 

semelhante sobre o tema: 

 
Sublinhar conceitos basilares e formas de organização africanos e 
afro-americanos não significa expressar um ideal essencialista da tradição, 
pensada como um depósito de materiais e de estímulos sensoriais ou como 
um repertório museológico do qual a cultura e seus sujeitos pinçam os 
elementos que traduziriam sua origem ou identidade. Significa, outrossim, 
salientar os processos estilísticos de refiguração e metamorfoses que foram 
— e são — derivados de todos os cruzamentos sígnicos e cognitivos 
transculturais, nos quais os signos e sua significância se apresentam em 
estado de trânsito e transição e, portanto, de transformação, inclusive a 
estética. (MARTINS, 2021, pg. 56) 

 

O conceito de motrizes oferece assim uma lente de entendimento que permite 

observar as dinâmicas características das artes afrodiaspóricas sem perder de vista 

sua constante atualização e transformação - uma lente que se faz preciosa para a 

compreensão da improvisação em Tap Dance dentro deste universo específico, 

situando-a, para além da referência à sua origem histórica no seio da comunidade 

afroestadunidense, como uma expressão da cosmopercepção africana que rege seu 

funcionamento, de forma persistente, ao longo de incontáveis transformações e 

 



27 

atualizações, desde o cantar-dançar-batucar da África pré-colonial (LIGIÉRO, 2012) 

até o improviso em Tap Dance, tal como foi gestado na comunidade preta 

estadunidense e é hoje praticado em diversas partes do mundo. 

Em contraponto a este ponto de partida conceitual estabelecido a partir destes 

dois autores brasileiros, trago estudos sobre as performances afrodiaspóricas 

realizados por autores estadunidenses, mobilizado pela hipótese de que o conceito de 

motrizes mantém seu sentido ao voltarmos nosso olhar para as artes oriundas da 

cultura negra estadunidense. Para Jacqui Malone a improvisação parece constituir, em 

si mesma, uma dessas motrizes. Ao longo de seu livro intitulado Steppin’ On The 

Blues (1996) a autora traça um paralelo entre as práticas improvisacionais da cultura 

negra estadunidense e aquelas existentes em África, assim como em diversos 

territórios da Diáspora Africana. Ao mesmo tempo, constroi seu pensamento de 

maneira a evidenciar não apenas a permanência do componente improvisacional ao 

longo da evolução da dança e da música negras estadunidenses, mas também a 

resistência e constante atualização dos modos de improvisar oriundos de África, bem 

como de seus fundamentos filosóficos. O Jazz Music (sonoridade cuja evolução é 

paralela e sinérgica  a do Tap Dance) vem a constituir um exemplo icônico  desta 

reinvenção constante: 

A improvisação, um processo aditivo, é uma forma de experimentar novas 
ideias; essa mentalidade é a contribuição mais importante de África para o 
Hemisfério Ocidental. Um resultado dessa mentalidade é a tendência à 
elasticidade da forma na arte afro-americana. Quando Duke Ellington 
perguntou a um candidato para sua orquestra se ele sabia ler música, sua 
resposta foi: “Sim, eu sei ler, mas não deixo que isso interfira no meu sopro!” 
Esse ponto de vista prevalece entre os músicos de jazz, que prosperam na 
improvisação. “O verdadeiro jazz é uma arte de afirmação individual dentro e 
contra o grupo. Cada verdadeiro momento do jazz (diferentemente da 
performance comercial pouco inspirada) surge de uma competição em que 
cada artista desafia todos os demais; cada vôo solo, ou improvisação, 
representa (como as telas sucessivas de um pintor) uma definição de sua 
identidade: como indivíduo, como membro da coletividade e como elo na 
cadeia da tradição”. (MALONE, 1996, p. 33. Tradução nossa.9) 

9 Improvisation, an additive process, is a way of experimenting with new ideas; that mind-set is Africa's 
most important contribution to the Western Hemisphere. One off-shot of that mind-set is the tendency 
toward elasticity of form in African American art. When Duke Ellington asked a candidate for his 
orchestra if he could read music, his reply was: “ Yeah I can read, but I don't let it interfere with my 
blowing!” That point of view is prevalent among jazz musicians, who thrive on improvisation. “True jazz is 
an art of individual assertion within and against the group. Each true jazz moment (as distinct from the 
uninspired commercial performance) springs from a contest in which each artist challenges all the rest; 
each solo flight, or improvisation, represents (like the successive canvases of a painter) a definition of 

 



28 

 Em Malone vislumbro, portanto, uma ideia de improvisação que, embora 

enraizada na África pré-colonial, atualiza-se no tempo e no espaço mobilizando a 

prática artística de Duke Ellington (1899 - 1974), músico estadunidense cuja atividade 

artística teve seu apogeu na primeira metade do século XX. É precisamente essa 

justaposição entre permanência e atualização resultando em modos de performar em 

constante evolução e “frescor” que me permite entrever nos escritos de Malone sobre 

improvisação o conceito de motrizes discutido acima. 

  Mas a citação de Malone permite observar também que a improvisação nas 

artes afrodiaspóricas está embasada em um conjunto de valores e modos de 

operação bastante específicos. Faz-se necessário salientar este fato para adequada 

delimitação do tema desta pesquisa, já que existem diversas acepções e práticas de 

improvisação bastante diferentes entre si, enraizadas em diferentes matrizes culturais. 

Esta pesquisa se debruça especificamente sobre a improvisação afrodiaspórica, que 

permeia o universo das formas do  cantar-dançar-batucar nos diferentes cantões de 

África e da Diáspora Africana (LIGIÉRO, 2012), universo este ao qual a improvisação 

em Tap Dance pertence.   

Compreender a improvisação como motriz das performances afrodiaspóricas 

exige observá-la em uma trama profunda e complexa. De dentro desta complexidade 

destaco, primeiramente,  o entendimento do improviso como uma maneira de 

performar em que está em jogo uma ética comunitária, em que um vibrante jogo é 

estabelecido entre individualidade e coletivo, de maneira que a criatividade e 

inventividade individuais são estimuladas, ao mesmo tempo em que são limitadas e 

orientadas por códigos estéticos ancestrais (rítmicos, corpóreos, sonoros) que 

constituem, em si, um sistema de valores; e que devem ser respeitados enquanto 

herança e fator de identidade das comunidades que os engendram. 

 
Para Mestre Didi, a ética da cultura pressupõe comprometimentos. Segundo 
ele, a vontade de inovação nas artes deveria estar integrada com os valores 
culturais: esta articulação só pode acontecer com sucesso quando o autor, 
além de ter sensibilidade técnica, está profundamente comprometido com a 
sua tradição. Quando a sua técnica está a serviço do conhecimento cósmico e 
iniciativa de sua cultura, da qual é herdeiro e transmissor, só assim suas 

his identity: as individual, as a member of the collectivity and as a link in the chain of tradition”. 
(MALONE, 1996, p. 33) 

 



29 

inovações serão desdobramentos e expansões autênticas. Nas práticas do 
fazer, ainda que não abdique do reconhecimento da autoria individual, 
particularmente expressa nas improvisações sobre os temas, a designação do 
autor não é necessariamente um dado privilegiado, um nome a ser sozinho 
reverenciado pela autoria: A África, tal qual hoje, tinha os seus próprios 
“mestres do pensamento”, pois que suas ideias permanecem conosco: 
provérbios, lendas, narrativas, mitos, etc., conquanto seus nomes não sejam 
conhecidos, porque nomes, no conceito africano, não são muito importantes 
no processo de criação de arte. Ninguém cria sozinho. (MARTINS, 2021, p. 
59) 

 

Destaco também um entendimento de arte que não separa esta da vida, 

isolando-a em espaços específicos de fruição contemplativa mas, em contrário, não vê 

diferença entre vida e arte, e percebe nesta um elemento vital e constituinte daquela - 

e aqui, escapemos à armadilha de entender a arte como representação da vida; não 

se trata de representação, mas da vida mesma, de um modo de relacionamento com o 

cosmos, a Natureza e as outras pessoas, como ensina Leda Maria Martins (2021); 

ademais, longe de um relacionamento passivo e distanciado, as artes afrodiaspóricas 

ensejam a ativa participação comunitária, sendo elas mesmas fatores estruturadores 

das comunidades em que existem.  

 
A dança vernacular afro-americana, tal como a música jazz, reflete os valores 
e a visão do mundo dos seus criadores. Mesmo diante de tremendas 
adversidades, evidencia uma afirmação e celebração da vida. Além disso, a 
dança afro-americana serve alguns dos mesmos propósitos que as danças 
tradicionais nas culturas da África Ocidental e Central: em ambos os 
continentes, a dança negra é uma fonte de energia, alegria e inspiração; um 
antídoto espiritual para a opressão; e uma forma de aliviar o trabalho, ensinar 
valores sociais e fortalecer instituições. Também ensina a unidade da mente e 
do corpo e regenera o poder mental e físico. (MALONE, 1996, p. 23. Tradução 
nossa.10) 

 

Destaco, por fim, uma noção de performance em que distinções entre música 

instrumental, dança e canto se fazem irrelevantes. 

 
Como bem relata Jones, se pensarmos na música africana com relação ao 
seu intuito, teremos de ver que ela diferiu da música ocidental no fato de ser 
música puramente funcional. (...) Na cultura africana mostrava-se 

10 “African American vernacular dance, like jazz music, mirrors the values and worldview of its creators. 
Even in the face of tremendous adversity, it evinces an affirmation and celebration of life. Furthermore, 
African American dance serve some of the same purposes as traditional dances in Western and Central 
African cultures: on both continents black dance is a source of energy, joy, and inspiration; a spiritual 
antidote to oppression; and a way to lighten work, teach social values and strengthen institutions. It also 
teaches a unity of mind and body and regenerates mental and physical power.” (MALONE, 1996, p. 23.) 

 



30 

inconcebível, e continua sendo, que se fizesse qualquer separação entre a 
música, a dança, a canção, o artefato e a vida do homem ou sua adoração 
aos deuses. A expressão advinha da vida, e era a beleza. No Ocidente, 
porém, o “triunfo do espírito econômico sobre o espírito imaginativo”, como 
afirmou Brooks Adams, possibilitou o rompimento terrível entre a vida e a arte. 
Daí uma música que é “música artística”, em distinção daquilo que alguém 
assobiaria enquanto estivesse no amanho da terra. (MARTINS, 2021, p. 59) 
 

Ou ainda: 
A maior parte das concepções europeias de arte separam a música da dança 
e tanto a música como a dança das situações sociais que as produzem. A 
maioria das concepções africanas tradicionais, por outro lado, associa a 
música a uma ou mais outras formas de arte, incluindo a dança. (...) 
Invariavelmente, os membros da audiência participam verbalmente e através 
de movimentos físicos. Na verdade, os valores sociais incentivam este tipo de 
participação porque permitem que os membros da comunidade interajam 
socialmente em situações musicais. Além disso, articular o pulso através da 
resposta motora aumenta o prazer da música e faz com que a pessoa se sinta 
mais envolvida no evento musical. (MALONE, 1996, p. 10. Tradução nossa. 11) 
 

 

Assim, poderíamos dizer que improvisar, neste contexto, significa “falar” 

fluentemente uma determinada língua corpóreo-sonora, compondo  em tempo real, 

mas não de maneira aleatória ou irresponsável; é esperado que o performer respeite o 

idioma rítmico-corpóreo no qual busca improvisar, e que busque a fluência técnica e o 

entendimento formal deste; é esperada também a responsabilidade por este ato 

comunitário de comunicação em que os saberes da tradição se atualizam e 

mantém-se vivos nos corpos em movimento. Na pesquisa dos autores Allison Robbins 

e Christopher Wells (2019), quando discorrem acerca do trabalho do autor 

estadunidense Jonathan David Jackson (2001) a respeito do tema, encontro apurada 

síntese a respeito das dinâmicas que regem a improvisação nas danças/músicas 

afrodiaspóricas, síntese esta que uso para finalizar esta parte de minha 

argumentação.  

 

11 “Most European conceptions of art would separate music from dance and both music and dance from 
the social situations that produce them. most traditional African conceptions, on the other hand, couple 
music with one or more other art forms, including dance. And most Africans experience music as part of 
a multidimensional social event that may take place in a village square, a town plaza, a courtyard, a 
dance plaza, a marketplace, a street corner where groups normally meet for singing and dancing, or a 
sacred place selected for a particular rite. Invariably audience members participate verbally and through 
physical movement. Indeed, social values encourage this kind of participation because it allows 
members of the community to interact socially in musical situations. Moreover, articulating the beat 
through motor response heightens one's enjoyment of the music and makes one feel more involved in 
the musical event.” (MALONE, 1996, p. 10) 

 



31 

Jackson entende a improvisação nas formas de dança negras como 
inextricavelmente ligada à forma como os afro-americanos vivenciam a dança 
como indivíduos e como eles negociam a mudança social dentro de suas 
comunidades. Os dançarinos individuais, escreve ele, normalmente repetem o 
movimento para intensificar uma experiência estética; trançam movimentos 
para “produzir contrastes dinâmicos complexos e entrelaçados”; e geram 
camadas de passos para “criar uma sensação de fluxo, justaposição, 
sobreposição ou continuidade entre as ações”. No nível da comunidade, a que 
Jackson se refere como “ritualização”, os dançarinos participam nos 
processos interativos da batalha, nas quais competem; pergunta-resposta, em 
que respondem a um coro ou público engajado; trabalho de precisão, no qual 
dançam juntos para criar um sentimento de performance compartilhada; e 
jamming, em que há “interação de grupo extática, em constante e imprevisível 
mudança” (46). Essas categorias, quando aplicadas a exemplos específicos, 
como Jackson faz em sua pesquisa, incentivam a situar a improvisação dentro 
de um contexto social específico e a identificar quem está improvisando, como 
o está fazendo e com que propósito (ROBBINS et WELLS, 2019, p. 5. 
Tradução nossa.12) 
 
 

2.2 BREVE PANORAMA HISTÓRICO DA IMPROVISAÇÃO EM TAP DANCE 

 

Prossigo fazendo uma breve reconstituição da história das performances 

improvisadas em Tap Dance, buscando suas raízes nas plantations do período 

colonial estadunidense, passando pela revolução cultural da Era do Jazz e do Harlem 

Renaissance13 no início do Século XX e pelo (discutível) desaparecimento do Tap 

Dance na década de 50 e suas transmutações decorrentes do surgimento do Bebop 

Jazz (etapa em que as performances improvisadas passam por grande evolução 

formal e consolidam sua legitimidade nos palcos), passando pelo (suposto) 

13 O Harlem Renaissance foi um movimento cultural ocorrido nas primeiras décadas do século XX, 
emergindo da efervescência e florescimento da cultura afroestadunidense nesta época. Seu epicentro, 
o bairro do Harlem, em Nova York, foi então palco de intensa reflexão crítica sobre a identidade e as 
perspectivas do povo negro, e também de revolucionária produção intelectual e artística enraizada em 
valores afrodiaspóricos. O impacto do movimento fez-se sentir em diversas partes do mundo, e as 
ideias e estética que propôs seguem reverberando até o presente.  

12 “Jackson understands improvisation in black dance forms as inextricably linked to the ways African 
Americans experience dance as individuals and how they negotiate social change within their 
communities. Individual dancers, he writes, typically repeat movement to intensify an aesthetic 
experience; braid movement to ‘produce complex, interwoven dynamic contrasts’; and layer steps to 
‘create a sense of flow, juxtaposition, overlap, or continuity between actions’. At the community level, 
which Jackson refers to as ‘ritualization’, dancers participate in the interactive processes of the battle, in 
which they compete; call-response, in which they respond to an engaged chorus or audience; 
precision-work, in which they dance together to create a feeling of shared showmanship; and jamming, 
in which there is ‘ecstatic, continuously changing, unpredictable group interaction’ (46). These 
categories, when applied to specific examples as Jackson does in his research, encourage one to place 
improvisation within a particular social context and to identify who is improvising, how they are doing so, 
and for what purpose.” (ROBBINS et WELLS, 2019, p. 5) 

 



32 

renascimento do Tap Dance na década de 70 e avançando, por fim, ao atual 

panorama desta prática performática.  

Esta reconstituição não se propõe a ser um apanhado histórico do Tap Dance 

como um todo; sequer tem a pretensão de abranger todos os aspectos da 

historicidade da improvisação em Tap Dance, entendida como parte de uma tradição 

mais ampla em que outras formas de performar também têm importância; limita-se, 

tão somente, a lançar alguns pontos de referência a partir dos quais possamos nos 

apoiar para melhor compreender o papel da improvisação no desenvolvimento da arte 

do Tap Dance, bem como a trajetória que percorreu até ser percebida mais 

amplamente - pelo menos em alguns meios - como modo de performance 

quintessencial desta dança, representativa dos valores e da tradição do povo que a 

criou.  

​ Cabe ainda fazer a ressalva de que dado que a improvisação é um modo de 

ser, aprender, conviver e performar central para as diferentes culturas afrodiaspóricas 

(uma de suas motrizes, como estamos argumentando), parece justo intuir que ela faz 

parte do desenvolvimento do Tap Dance não apenas de maneira episódica e pontual, 

mas como um de seus nutrientes indispensáveis, inclusive em uma variedade de 

situações e contextos não documentados. Este fator espontâneo, imponderável e 

resistente a documentações e categorizações, somado à escassez de registros 

específicos sobre o tema (parte do processo de branqueamento/apagamento que ora 

se tenta desvelar) torna ainda mais limitadas as possibilidades de um resgate histórico 

destas práticas, mesmo que à guisa de simples pontos de referência.  

Estudiosos da tradição do Tap Dance têm situado o Ring Shout como uma de 

suas principais matrizes. O Ring Shout é uma dança criada nos Estados Unidos pelos 

escravizados africanos e seus descendentes. Em artigo intitulado Ring Shout! Literary 

Studies, Historical Studies, and Black Music Inquiry, Samuel A. Floyd (2002) explica 

que embora o primeiro relato escrito desta dança date de meados do século XIX, 

postula-se que ela tenha origens bastante mais antigas; o autor também descreve o 

Ring Shout como uma dança circular  em que o sagrado e o secular se 

interpenetravam. Tinha seu pulso rítmico regido pela percussão de pés e mãos, que 

marcavam a pulsação ao mesmo tempo em que teciam comentário rítmico sobre ela 

 



33 

em acentos sincopados. A percussão dos pés era presente tanto na base rítmica 

como nas performances individuais dos dançarinos, que improvisavam sua dança 

acompanhando-se também com o canto dos spirituals14. Já aqui se fazia perceptível a 

tentativa de aculturamento cristão com seus consequentes sincretismos e, mais 

significativamente, a resistência e criatividade dos escravizados em reinventar os 

valores que lhes eram impingidos nos termos de sua própria cultura.  
 
Felizmente, a cerimônia cristã afro-americana da era das plantations foi 
segregada da prática branca, permitindo que os africanos desenvolvessem 
seu próprio estilo e critérios que modificavam, mas ainda preservavam, uma 
série de características africanas. A partir dessas restrições, os africanos 
escravizados criaram uma prática religiosa conhecida como Ring Shout (...). 
Em vez de sentarem imóveis em bancos de madeira verticais e de frente para 
um altar no proscênio para ouvir silenciosamente a um pregador, eles 
preservaram a centralidade africana do círculo, do culto comunitário e da 
improvisação. No Ring Shout, os praticantes se moviam no sentido 
anti-horário (uma tradição africana) enquanto cantavam, entoavam cânticos e 
improvisavam versões à capela de hinos cristãos, adornadas por técnicas 
africanas de repetição e polifonia e acompanhadas por percussão corporal e 
ritmos em baldes, vassouras e outros objetos encontrados. Variações 
improvisadas eram suas formas criativas de se moverem ao som desses 
ritmos e viajarem no círculo. (GOTTSCHIELD, 2005, p. 114. Tradução 
nossa15.) 
 
 

Temos então no Ring Shout uma dança percussiva pertencente à tradição 

afro-estadunidense, de origens possivelmente tão antigas quanto à própria presença 

dos africanos nos Estados Unidos,  em que já se faziam presentes os valores 

estéticos e sociais -  as motrizes africanas - que viriam a reger as futuras danças e 

musicalidades afrodiaspóricas criadas naquele território (FLOYD, 2002). Nesta dança, 

15 Fortunately, plantation-era African American Christian ceremony was segregated from white practice, 
enabling Africans to develop their own style and criteria that modified yet retained a host of African 
characteristics. Out of these restrictions enslaved Africans created a religious practice known as the 
Ring Shout (...). Instead of sitting still on upright wooden pews and facing a proscenium altar to listen 
quietly to a preacher, they preserved the African centrality of the circle, communal worship, and 
improvisation. In the Ring Shout practitioners moved in a counterclockwise direction (an African tradition) 
while singing, chanting, and improvising a cар-pella versions of Christian hymns that were embellished 
by African techniques of repetition and polyphony and accompanied by body percussion and rhythms on 
buckets, brooms, and other found objects. Improvised variations were their creative ways of moving to 
these rhythms and traveling in the circle. (GOTTSCHIELD, 2005, p. 114) 
 

14 O Spiritual é um gênero musical religioso criado por africanos e seus descendentes nos Estados 
Unidos durante a época da escravidão. Suas letras tem temática bíblica, e sua estética apresenta 
elementos centrais trazidos pelos escravizados de sua terra natal, tais como o canto melismático e a 
estrutura de pergunta-e-resposta. Está na base do blues, do jazz, do soul, e de diversos outros gêneros 
musicais centrais para a evolução da música estadunidense. 

 



34 

estavam já evidentes fatores que viriam a reger o desenvolvimento do Tap Dance ao 

longo do tempo. Afinal, tratava-se de uma dança percussiva, em que o corpo movia-se 

e criava sons em performances improvisacionais regidas por códigos estéticos e 

sociais de natureza coletiva, que era de vital importância para a manutenção dos laços 

comunitários e da preservação da cultura daqueles que a praticavam.  

Em seu desenvolvimento, as danças percussivas afrodiaspóricas 

estadunidenses passaram por processos de hibridismo em que trocaram nutrientes 

culturais com as outras culturas presentes no processo de colonização dos Estados 

Unidos - entre estas, a britânica e a irlandesa. Este hibridismo teve sua dinâmica 

fortemente matizada pelo racismo estrutural que determinou, desde o início, a 

dinâmica do mercado de entretenimento dos Estados Unidos. Assim, pessoas brancas 

absorviam materiais oriundos da música e da dança dos africanos e seus 

descendentes, construindo carreiras nos mesmos palcos que negavam às pessoas 

pretas a oportunidade de trabalho, o crédito por suas criações, e mesmo a dignidade, 

uma vez que o showbiz da época era repleto de representações estereotipadas e 

racistas de pessoas pretas. Esta é uma dinâmica que pôde ser observada, por 

exemplo, nos Minstrel Shows e outras formas de entretenimento popular desde 

meados do século XVIII; no Vaudeville da virada do século XIX para o XX; e no 

cinema e no teatro musical do séc. XX. 

A despeito disso, à margem deste mercado de entretenimento embranquecido, 

a dança seguiu se desenvolvendo no seio de sua cultura de origem. Neste processo 

surgiram danças percussivas “pré Tap Dance”, que foram designadas ao longo do 

tempo por nomes como Jig, Buck Dancing e Buck and Wing  (para citar algumas 

dessas designações)16 17. Embora exista intensa discussão sobre a medida em que 

estes hibridismos caracterizam maior ou menor influência das culturas europeias na 

mistura cultural que resulta no Tap Dance, parece-me que o fundamental seria, antes 

de tudo,  pontuar o fato de que, apesar de tais hibridismos poderem ter acontecido, 

foram absorvidos e incorporados  pela comunidade negra em um processo de criação 

17 Para maior aprofundamento do tema, recomendo o vídeo a seguir: Duke University Professor 
Thomas F. DeFrantz: Buck, Wing and Jig 

16 É possível encontrar na plataforma Youtube alguns registros antigos destas formas de dança, datados 
ainda do Séc. XIX. No link a seguir, segue um exemplo bastante interessante, em que se pode perceber 
não apenas a forma de dança como o contexto em que se dá. Buck Dancing Boy, 1897 

 

https://www.youtube.com/watch?v=A34OD4eA17o&t=103s
https://www.youtube.com/watch?v=A34OD4eA17o&t=103s
https://www.youtube.com/watch?v=TWiOPOMofgo


35 

que teve como ponto de partida sua corporeidade e cosmopercepção. Talvez 

possamos pensar na arte de William Henry Lane como uma síntese deste processo. 

Lane, ou Master Juba, como veio a ser conhecido, foi aclamado por críticos que 

testemunharam suas performances como o maior dançarino de seu tempo (ou como 

dito por Jason Samuels Smith, sapateador negro que é um dos mais importantes 

nomes do Tap Dance na atualidade, em aula dele em que estive presente, e 

livremente traduzido por mim aqui: “o primeiro dançarino preto de que as pessoas 

brancas tomaram conhecimento”): 
 
Claramente, Lane havia viajado além das convenções do Irish Jig do século 
XIX e até mesmo além das complexidades do Jig africanista tal como 
performado nas plantations do sul. Como explicam os Stearns, Lane surgiu no 
momento em que o significado específico do termo "jig" como dança folclórica 
irlandesa estava sendo alterado para significar dança negra em geral. Naquela 
época, tanto africanos quanto irlandeses já realizavam danças percussivas 
que eram genericamente chamadas de jigs. O termo mais tarde passou a ser 
associado pejorativamente a afro-americanos, como em "jig piano", uma forma 
antiga de música ragtime, "jig top", a seção segregada de feiras e circos rurais 
brancos, e "jigaboo", um dos muitos epítetos brancos para afro-americanos. 
Tendo sido iniciado no notoriamente barulhento gueto de Five Points, em Nova 
York, de imigrantes irlandeses pobres e africanos livres, Lane absorveu, 
incorporou e recriou ambas as tradições em sua engenhosa imagem 
dançante. O observador que caracterizou seu trabalho como grotesco e 
poético aponta que Lane estabeleceu uma estética radicalmente diferente da 
dança irlandesa. Ele ofereceu ao público branco uma estética negra ao 
desconstruir o torso reto e rígido dos dançarinos irlandeses e substituí-lo, 
primeiro, por um torso que se curva, torce e se inclina assimetricamente, 
descentrado (como na representação dos Jardins de Vauxhall), em uma 
postura decididamente africanista; segundo, com a movimentação de pernas 
que, na era do swing (décadas de 1920-1940), seria caracterizada como 
"legomania" e que implicava exageros na flexão dos joelhos, na torção e no 
afastamento das pernas de maneiras desconhecidas no Irish Jig; e, terceiro, 
com seu fabuloso footwork sincopado, ball-toe-heel. (...) Lane intermediou 
contradições por meio da força e do poder de seu corpo negro dançante. 
(GOTTSCHIELD, 2005, p. 111-112, tradução nossa18) 

18 Clearly Lane had traveled beyond the conventions of the nineteenth-century Irish Jig and even beyond 
the complexities of the Africanist Jig as performed on southern plantations. As the Stearnses explain, 
Lane came on the scene at the moment when the specific meaning of the term "jig" as an Irish folk  
dance was being amended to mean black dancing in general. By then both Africans and Irish were 
performing step dances that were generically called jigs. The term later becomes pejoratively associated 
with African Americans as in "jig piano," an early form of ragtime music, "jig top," the segregated section 
of white rural carnivals and circuses, and "jigaboo," one of many white epithets for African Americans. 
Cutting his eyeteeth in New York City's notoriously raucous Five Points ghetto of poor Irish immigrants 
and free Africans, Lane absorbed, embodied, and re-created both traditions in his own ingenious 
dancing image. The observer who characterized his work as both grotesque and poetical is pointing out 
that Lane established an aesthetic that differs radically from the Irish Jig. He offered to white audiences 
a black aesthetic by deconstructing the ramrod straight torso of the Irish jiggers and replacing it, first, 
with a torso that bends, torques, and leans asymmetrically pitched off-center (as in the Vauxhall Gardens 
rendering) in a decidedly Africanist posture; second, with legwork that in the swing era (1920s-1940s) 

 



36 

Igualmente importante é pontuar que, na medida em que o Tap Dance  (bem 

como outras danças afrodiaspóricas) se desenvolvia e começava a tornar-se um 

produto lucrativo no mercado de entretenimento estadunidense, a população negra 

que o cultivou foi sistematicamente alijada dos benefícios advindos de sua própria 

criação, em uma dinâmica que inicia junto à própria gênese do Tap Dance e reverbera 

até os dias de hoje.  

Gradualmente o showbiz estadunidense absorve o Tap Dance, moldando a 

maneira como este se transmuta de dança vernacular em performance espetacular 

profissionalizada, em suas diferentes etapas que vão do Minstrel Show, passando pelo 

Vaudeville e pelo teatro musical da Broadway e, finalmente, chegando ao cinema 

musical. Na medida em que este mercado desenvolve suas convenções e modo de 

funcionamento, o Tap Dance sofre um relativo (mas não total) afastamento de sua raiz 

improvisacional. A despeito disso, nas margens do showbiz a improvisação nunca 

deixou de ser vital para o desenvolvimento desta forma de arte. Em esquinas, no 

backstage dos shows, e mais tarde em clubes em que apenas iniciados eram 

admitidos e em jam sessions, o improviso se fazia presente. E tratava-se não somente 

de uma forma de performar: era a maneira, por excelência, com que vários 

sapateadores aprendiam o ofício, absorvendo via tradição oral a bagagem acumulada 

pelas gerações anteriores. Era também a maneira com que a linguagem se 

desenvolvia em direção a patamares técnicos e estéticos cada vez mais avançados, 

na medida em que os performers tentavam superar uns aos outros em excelência - e 

aqui, o prazer do jogo misturava-se à luta pela sobrevivência. Nas palavras do mestre 

estadunidense LaVaughn Robinson (1927 – 2008) vejo a ilustração perfeita da 

dinâmica acima descrita:  

 
Aprendi a dançar observando outros sapateadores. Eu enturmei com um 
monte de outros caras jovens que eram artistas de rua, sabe. E a gente tinha 
uma dessas "tramp bands". Uma tramp band é quando você tem uma tábua 
de lavar com dedais nos seus dedos, e um balde com corda de tripa em cima, 
e você tocava que nem um baixo. Você colocava papel de embrulho de cigarro 

would be characterized as "legomania" and entailed exaggerations in bending the knees and twisting 
and spreading the legs in ways that were unheard of in the Irish Jig; and, third, with his fabulous 
ball-toe-heel syncopated footwork. (...) Lane brokered contradictions through the force and power of his 
black dancing body. (GOTTSCHIELD, 2005, p. 111-112) 
 

 



37 

no kazoo e tocava.. E a gente sapateava na rua, sabe. Foi assim que eu 
comecei. Para mim era uma coisa divertida. A polícia costumava nos mandar 
embora das esquinas, porque a gente bloqueava todo o tráfego. (FRANK, 
1994, p. 129. Tradução nossa. 19)  

 

Estas improvisações em espaços não formais muitas vezes se configuravam 

como competições entre os sapateadores. Estes espaços eram os mais variados. Ao 

longo do tempo migraram de um par de tábuas no fundo de algum galpão das 

plantations, passando para as esquinas do mundo industrializado e urbanizado após a 

abolição da escravatura, e ainda pelas competições em finais de shows nos teatros 

dos anos 20, chegando aos cutting contests20 que hoje abundam nos festivais de Tap 

Dance pelo mundo afora. Duelos desta natureza são denominados coletivamente por 

Constance Vallis Hill (2010) de tap challenges: 

 
O tap challenge - praticamente a mesma forma testemunhada por Stearns e 
Frogmore - é fundamental para a evolução do sapateado. Motivado por um 
desafio, focado na atenção estrita ao oponente e desenvolvido por meio do 
roubo e da troca de passos, “tap challenge” é meu termo para qualquer 
competição, concurso, breakdown ou confronto em que sapateadores 
competem entre si ante uma audiência de espectadores ou juízes. Como tal, o 
tap challenge tem sido o motor ritmicamente expressivo e a força motriz do 
Tap Dance. (...) Ao contrário do balé com sua codificação da técnica formal, o 
Tap Dance se desenvolveu a partir de pessoas que se ouviam e se 
observavam dançando na rua, no salão de dança ou no clube social, onde os 
passos eram compartilhados, roubados e reinventados. A “técnica” é 
transmitida visualmente, auditivamente, corporalmente, numa troca rítmica 
entre bailarinos e músicos. O mimetismo é necessário para o domínio da 
forma. O processo dinâmico e sinérgico de copiar o outro para inventar algo 
novo é muito importante para o desenvolvimento do tap. Extremamente 
competitivo, o tap challenge prepara o cenário para uma batalha “encenada” 
entre dançarinos, ao mesmo tempo que convida o público a responder com 
um sussurro de kudos ou um rugido de batidas de pés. À medida que os 
dançarinos estão envolvidos no ato de copiar e imitar, eles constantemente 
confrontam sua invenção criativa e interação espontânea com acusações de 
apropriação, autenticidade e autoria. (HILL, 2010, p.3, Tradução nossa.21) 

21 “The tap dance challenge - much the same form that was witnessed by Stearns and Frogmore - is 
central to the evolution of tap dance. Motivated by a dare, focused by strict attention to one's opponent, 
and developed through the stealing and trading of steps, “tap challenge” is my term for any competition, 

20 “Cutting Contest” são concursos de perícia, agilidade e excelência artística em que os sapateadores 
dancers enfrentam-se em frente a juizes que vão eliminando os competidores até que reste apenas um, 
o vencedor (“to be cut”, ou seja, ser cortado, significa ser eliminado).   

19 “I learned how to tap by watchin’ other tap dancers. I got affiliated with a lot of other young guys that 
were street players, you know. And we had one of them “tramp bands.” A tramp band is when you have 
a washboard with thimbles on your fingers, and a tub with the cat guts on it, and you play it like a bass. 
You put cigarette wrapping paper in the kazoo and play it. And you tap dance on the street, you see. 
That’s how I started. To me it was a fun thing. The police used to run us off the corners, ‘cause we used 
to block up all the traffic.”(FRANK, 1994, p. 129)  

 



38 

Retomando o pensamento de Jacqui Malone (1996) encontro articulada a 

percepção de que a performance improvisada competitiva é uma motriz das 

performances afrodiaspóricas para além dos Estados Unidos,  sendo encontrada nos 

diferentes cantões da diáspora: 

 
As “batalhas de virtuosismo estético” são centrais para os encontros de chá 
das Índias Ocidentais, as bandas Rara haitianas, a capoeira brasileira (trazida 
para aquele país pelos escravizados angolanos), os clubes culturais dos 
municípios sul-africanos, as bandas Calypso de Trinidad, os clubes de dança 
da África Ocidental Anlo Ewe, as bandas Jonkonnu da Jamaica, os Mardi Gras 
Indians de Nova Orleans e muitos festivais nos Estados Unidos, Caribe e 
América do Sul. (MALONE, 1996, p. 6. Tradução nossa.22) 

 

Falar dos tap challenges é evocar memórias que constituem marcos 

importantes para as vidas de sapateadores. O convívio com essas pessoas permite 

conhecer inúmeras narrativas sobre duelos acontecidos cem anos atrás, ou cinquenta, 

ou dez, ou apenas um. Permite também presenciar vários destes duelos. Eu mesmo 

tive oportunidade de testemunhar alguns destes “embates”. São momentos intensos, 

em que o tempo se condensa e a grande concentração da plateia e dos competidores 

parece adensar a própria atmosfera. Histórias de vida estão ali, literalmente “em jogo”; 

afetos, amizades, esperanças, desejos, camaradagem… pertencimento! Em um 

recorte de tempo de poucas horas ou minutos, o encontro de seres humanos em torno 

de um tap challenge tem o potencial de mudar definitivamente o curso da vida 

daqueles que o presenciam ou que dele participam. Carreiras, parcerias profissionais, 

amizades e admiração mútua acabam por germinar de tamanha concentração de 

22 “ ‘Battles of aesthetic virtuosity’ are Central to West Indian tea meetings, Haitian Rara bands, Brazilian 
capoeira (brought to that country by angolan slaves) the culture clubs of South African townships, the 
Calypso bands of Trinidad, dance clubs of Western Africa Anlo Ewe, the Jonkonnu bands of Jamaica, 
the Mardi Gras Indians of New Orleans, and many festivals in the United States the Caribbean and 
South America.  (MALONE, 1996, p. 6) 

contest, breakdown, or showdown in which tap dancers compete against each other before an audience 
of spectators or judges. As such, the tap challenge has been the rhythmically expressive engine and 
driving force in tap dance. (...) Unlike ballet with its codification of formal technique, tap dance developed 
from people listening to and watching each other dance in the street, dancehall, or social club, where 
steps were shared, stolen, and reinvented. “Technique” is transmitted visually, aurally, corporally, in a 
rhythmic exchange between dancers and musicians. Mimicry is necessary for the mastery of form. The 
dynamic and synergistic process of copying the other to invent something new is most important to tap’s 
development. Fiercely competitive, the tap challenge sets the stage for a “performed” battle between 
dancers while inviting the audience to respond with a whisper of kudos or roar of stomps. As the dancers 
are engaged in the act of copying and mimicry, they constantly pit their creative invention and 
spontaneous interplay against charges of appropriation, authenticity, and authorship.” (HILL, 2010, p.3 ) 

 



39 

intensidade. Após o evento, os presentes carregam e transmitem a história destes 

encontros em que é impossível diferenciar arte de vida, e que constituem uma 

importante parte da tradição oral que nos fundamenta enquanto comunidade.  

Provavelmente esta seja uma descrição bastante idealista dos tap challenges, 

que exclui, por exemplo, tudo que advém do lado menos generoso do ser humano 

quando em situação de competição, além da crítica aos “lapsos de memória” por 

vezes perceptíveis quando são promovidos tap challenges em que não se faz a devida 

referência à tradição de onde se originam, e ainda à presença desproporcionalmente 

pequena de pessoas pretas atendendo aos festivais em que os desafios com maior 

visibilidade para os participantes acontecem hoje em dia (perpetuando a dinâmica em 

que pessoas pretas são as que menos usufruem dos benefícios gerados por sua 

própria cultura). Apesar deste necessário contraponto, me atrevo a dizer que o lado 

luminoso desta tradição persiste vivo, talvez em decorrência de sua própria força e 

beleza.  

Com que carinho e assombro, lembro-me, por exemplo, de ser um anônimo 

espectador na Batalha do Festival Tap in Rio de 2013, que resultou em uma final épica 

entre os sapateadores Roberto Gomes (RJ) e Leonardo Sandoval (SP), com a vitória 

deste último. Lembro-me como se fosse hoje da leveza antigravitacional de Leo San, 

de sua facilidade em subir nos toe points e de lá criar grooves, girar, saltar. Lembro-me 

do ritmo forte e enraizado de Roberto, de seus precisos e invejáveis slides23, e dos 

movimentos acrobáticos por ele realizados a medida em que “a barra ia subindo” e ia 

ficando evidente a enorme qualidade de ambos os contendores; lembro dos gritos e 

das lágrimas da plateia em júbilo quando o último lance foi feito e o juiz interrompeu o 

duelo; da grande euforia de todos os presentes simplesmente por terem presenciado o 

embate, antes mesmo do anúncio do vencedor; lembro do abraço entre eles, do 

enorme respeito e da alegria pulsante que ambos demonstravam sentir na presença 

um do outro. E da sensação generalizada de que, graças à generosidade de ambos, 

todos os presentes foram engrandecidos - vitoriosos, por assim dizer.  

 

 

23 Slides são passos em que o sapateador desliza sobre o tablado. Toe Points são passos em que o 
sapateador equilibra-se sobre o bico dos sapatos. 

 



40 

Figura 3: Final do Cutting Contest Tap In Rio 2013 

 
Na imagem, os sapateadores Roberto Gomes, à esquerda, e Leonardo Sandoval, à direita. No centro, 

atuando como juizes, sentados da esquerda para a direita: Steven Harper, Chloe Arnold  e Thiago 
Marcelino. Fonte: Acervo do Festival Tap In Rio 

 

Lembro-me também da edição de 2017, vencida por Nelson Moura Jr. (SP) que 

me impressionou por seus intrincados padrões de movimento e ritmo, tão rápidos e 

imprevisíveis; por seu boné virado para trás, e por sua genuína e absoluta surpresa ao 

constatar que tinha vencido, demonstrando uma humildade e uma doçura de coração 

que tive o privilégio de conhecer um pouco melhor mais tarde, nas oportunidades que 

tive de conversar com ele nos “corredores” de eventos de Tap Dance, e também 

quando o entrevistei no podcast que produzo24. Que precioso reviver estes momentos 

por ocasião desta escrita, sentindo-me de alguma forma entramado na história maior 

do Tap Dance, pela simples oportunidade de ter presenciado esses momentos e poder 

falar sobre eles. Que honra e que responsabilidade poder colaborar para manter estas 

histórias vivas! 

24 A entrevista de Nelson Moura Jr. para o podcast A Voz Dos Pés está disponível em 
https://open.spotify.com/episode/2OPDN8YuloTHI4mmpbF3ER?si=s7iAanmkQIWjwhMOuYl-nQ 

 

https://open.spotify.com/episode/2OPDN8YuloTHI4mmpbF3ER?si=s7iAanmkQIWjwhMOuYl-nQ


41 

A partir da evocação destas memórias, busco apreender, através de um recurso 

de imaginação, como teria sido a atmosfera dos tap challenges das gerações 

passadas, cujas narrativas enredam a trama da tradição oral desta arte. Tento 

imaginar, por exemplo, como teria sido passar uma noite sentindo a atmosfera do 

Hoofers Club25, no Harlem dos anos 30.  

O Hoofer’s Club foi um ponto de encontro informal de tap dancers que surgiu na 

época do Harlem Renaissance; creio ser seguro afirmar que este tenha sido o  vórtice 

da tradição e do desenvolvimento da improvisação em Tap Dance (e, em certa 

medida, da própria cultura do Tap Dance) na época em que esteve em atividade.  

Malone (1996) nos conta sobre a história de seu surgimento. Em sua narrativa, é 

possível perceber a conexão da cultura do Tap Dance com o jazz music, bem como o 

germe do estágio posterior do desenvolvimento de ambos, quando o jazz vem a fazer 

sua transmutação estilística do swing ao bebop.  

 
Mexico's, um local noturno favorito da banda de Ellington, também estava 
localizado na 133ª. Sonny Greer acreditava que “as jam sessions mais 
autênticas aconteciam no México’s. Era especializado nisso. Segunda-feira 
seria a noite do trompete, terça-feira seria a noite do saxofone, quarta-feira 
seria a noite do trombone, quinta-feira seria a noite do clarinete, sexta-feira 
seria a noite do piano e assim por diante. Mas o grande ponto de encontro dos 
músicos de jazz em Nova York era o Rhythm Club, onde podiam improvisar 
livres dos limites impostos pelos shows de pista. Jovens músicos iam até lá 
para serem ouvidos e aprenderem com os especialistas.” 
 
Eventualmente, dançarinos e outros artistas juntaram-se à ação. Quando o 
Rhythm Club mudou-se em direção ao uptown em 1932, o local original, 
rebatizado de Hoofer's Club, tornou-se a sede e reduto dos tap dancers mais 
inovadores da América. Dançarinos e músicos encontraram um terreno 
comum para intercâmbio e enriquecimento mútuo no Hoofer's Club. O músico 
de jazz Dicky Wells define o cenário: “Enquanto você tocava, os cats26 
dançavam. Ou se você estava cantando, os cats estavam dançando, sabe. E 
quero dizer, dançando de verdade... isso te revigorava porque você tocava 
melhor enquanto as pessoas dançavam. É por isso que os concertos são meio 
duros, frios.” (MALONE, 1996, p. 98. Tradução nossa.27) 

27 “Mexico's, a favorite  late night spot of the Ellington band, was also located on 133rd. Sonny Greer 
believed that “the most authentic jam sessions were at Mexico's. He specialized in that. Monday would 
be Trumpet night, Tuesday saxophone night, Wednesday trombone night, Thursday clarinet night, Friday 
piano night, and so on." But the number of hangout for jazz musicians in New York City was the Rhythm 
Club, where they could jam free of the limits imposed by floor shows. Young Musicians would go there to 

26 “Cat”, neste contexto, é uma gíria que evade uma tradução direta. Refere-se a alguém ou algum 
artista conhecido no meio e valorizado por sua habilidade.  

25 Esta atmosfera é recriada em uma cena do filme Cotton Club (1984), dirigido por Francis Ford 
Copolla. Na cena atuam sapateadores importantíssimos da história do Tap na primeira metade do séc. 
XX. Confira neste link:  This is the "Hoofer's Club"! [HD]

 

https://www.youtube.com/watch?v=M6n1d2R5V-s&list=RDM6n1d2R5V-s&start_radio=1


42 

Entre os frequentadores ilustres do Hoofer’s Club, todos eles sapateadores de 

primeira linha e importantíssimos para a história dessa arte, podemos mencionar Bill 

Robinson, Honi Coles, Eddie Rector, Dewey Washington, Raymond Winfield, Roland 

Holder, Harold Mablin,  “Slappy” Wallace, Warren Berry, James Barton e Baby 

Laurence (HILL, 2010, pg. 87).  

É importante salientar que o Hoofer’s Club era um ponto de encontro no centro 

da comunidade preta de Nova York, no bairro chamado Harlem, que naquela época 

vivia o florescimento cultural que hoje conhecemos como Harlem Renaissance. Um 

movimento intelectual, social e artístico no seio do qual se desenvolveu, entre outras 

coisas, a cultura jazz, enraizada em valores afrodiaspóricos. Assim, situamos o 

pertencimento do Hoofer’s Club (e, por extensão, da improvisação em Tap Dance) na 

cultura preta estadunidense, desde um ponto de vista geográfico, temporal e cultural.  

É também relevante entendermos o contexto em que ambientes de 

improvisação informal tais como o Hoofer’s Club surgem e seu papel em 

desenvolvimentos posteriores desta forma de arte (podemos supor, pelo exposto até 

aqui, que tais ambientes, em suas diversas formas, tenham sido de fato o berço e a 

escola permanente do Tap Dance. Trago o Hoofer’s Club como um exemplo icônico de 

um movimento muito mais amplo).  Nas três primeiras décadas do século XX,  época 

em que o Tap Dance atinge seu ápice de popularidade no showbiz, seja nos circuitos 

de Vaudeville, na Broadway ou no cinema musical, ele era trazido ao público, via de 

regra, através de composições pré-estabelecidas, e não de improvisações (apesar de 

ser comum o improviso irromper dentro da estrutura da composição, a composição 

seguia sendo predominante). Não por acaso o jazz music vivia um estágio de 

desenvolvimento semelhante. O swing jazz era uma música feita por orquestras 

grandes - as big bands - regidas por maestros e tocando arranjos escritos. Era 

be heard and to learn from the experts.Eventually dancers and other performers joined the action. When 
the Rhythm Club moved further uptown in 1932, the original site, renamed the Hoofer’s Club, became 
the headquarters and stomping grounds of America's most innovative tap dancers. Dancers and 
musicians found a common ground for exchange and mutual enrichment at the Hoofer's Club. Jazz 
musician Dicky Wells sets the scene: “While you were blowing, cats are dancing. Or if you're singing, 
cats are dancing, you know. And I mean, really dancing... it would invigorate you because you'd be 
playing better while people were dancing. That's the reason the concert is kind of stiff, cold." (MALONE, 
1996, p. 98) 
 

 



43 

inclusive comum nesta época a associação entre certos acts28 ou performers de Tap 

Dance com certas big bands, por períodos de tempo relativamente longos. Era 

também praxe os sapateadores trazerem consigo as partituras dos arranjos musicais 

feitos especialmente para seus números coreografados, utilizando os mesmos 

arranjos com diferentes bandas à medida em que circulavam pelos circuitos teatrais. 

Acts famosos como os dos Berry Brothers, Four Step Brothers ou Bill Robinson faziam 

de suas composições coreográficas uma marca registrada, e as plateias que lotavam 

os teatros para assisti-los tinham a expectativa de ver estas composições.  

Nesta mesma época, o teatro musical, que começava a avolumar-se como um 

importante mercado cultural e que tinha no Tap Dance e no jazz music alguns de seus 

principais atrativos,  também não privilegiava performances improvisadas, a não ser 

que estas pudessem, ocasionalmente, ser acomodadas no roteiro. Assim, podemos 

ver que durante este momento de apogeu de popularidade do Tap Dance (leia-se, 

quando este molda-se como produto no mercado de entretenimento, e quando 

ampliam-se oportunidades de profissionalização no segmento) as performances 

improvisadas não eram particularmente valorizadas no showbiz. Estas seguiram seu 

desenvolvimento em uma resistência cultural que se deu às margens do mainstream, 

até o momento posterior, em que transformações culturais profundas vieram a afetar a 

música, a dança e o próprio mainstream, levando o Tap Dance a desenvolver-se em 

uma direção que seguia conectada à tradição do jazz music, ora despedindo-se dos 

arranjos tocados pelas big bands da era do swing para entrar nas intrincadas 

improvisações do bebop jazz que surgia, e convidando os tap dancers dispostos a 

acompanhar estas transformações a retomar a antiga tradição da improvisação, 

levando-a ao seu próximo estágio de desenvolvimento.  

Donna-Marie Peters (2011), em artigo intitulado Dancing with the Ghost of 

Minstrelsy: A Case Study of the Marginalization and Continued Survival of Rhythm Tap, 

reflete sobre o papel dos espaços informais destinados à improvisação para a 

sobrevivência desta prática, a despeito do persistente desinteresse do mercado: 

28 Poderíamos traduzir “act” por “número” (no sentido de número artístico). Mas a expressão refere-se 
não somente à performance; engloba também os dançarinos que a performam, mantendo-se juntos no 
mercado por certo período de tempo. Neste contexto, um act de tap dance poderia ser definido como 
uma pessoa ou grupo de pessoas que encenam profissionalmente uma determinada performance.  

 



44 

No circuito de vaudeville afro-americano29 e no Rhythm Club e no Hoofers 
Club no Harlem, tap dancers afro-americanos atuavam exclusivamente para o 
público afro-americano. Entre a população de aspirantes a dançarinos 
profissionais, apenas os melhores dançarinos tinham permissão para se 
apresentar. Quando os afro-americanos se apresentavam para o público 
afro-americano, os padrões de desempenho eram elevados e a arte da 
improvisação era esperada. O chamado-e-resposta do público levavam o 
artista a patamares de desempenho maiores e estabeleciam um ambiente 
altamente crítico. Assim, o nicho de audiência afro-americana foi importante 
para a sobrevivência do Tap Dance devido aos padrões flutuantes e às 
tendências mutáveis ​​do entretenimento convencional, que o diluíram e 
acabaram por rejeitá-lo no início da década de 1950. No passado, os clubes 
de Tap Dance afro-americanos e o circuito segregado de entretenimento 
afro-americano eram um ambiente protetor onde os artistas podiam expandir o 
seu talento num ambiente descontraído e de apoio, sem as limitações do 
escrutínio convencional. Este espaço seguro permitiu que a arte da 
improvisação continuasse a ser uma característica dominante em contraste 
com as expectativas do entretenimento convencional que exigia rotinas 
coreografadas. (PETERS, 2011, p. 91. Tradução nossa.30) 

 

Além da reflexão sobre a dissonância entre a prática da improvisação e as 

expectativas do showbiz profissional, e da necessidade do cultivo de outros ambientes 

de convívio para que esta prática não se perdesse (reflexões que, creio, seguem 

sendo pertinentes), o artigo de Peters  traz para o raciocínio que estamos 

desenvolvendo uma importante expressão para compreendermos a tradição 

improvisacional do Tap Dance: Rhythm Tap. 

Rhythm Tap é a designação da vertente estilística de Tap Dance que prioriza e 

se expressa a partir da criação de complexos padrões rítmico-sonoros. É um estilo 

30 “On the African American vaudeville circuit and in the Rhythm Club and the Hoofers Club in Harlem, 
African American tap dancers performed exclusively for African American audiences. Among the 
population of aspiring professional dancers, only the best dancers were permitted to perform. When 
African Americans performed for African American audiences, performance standards were high, and 
the art of improvisation was expected. The call - and - response of the audience drove the entertainer to 
greater performance heights and established an environment that was highly critical. Thus, the African 
American audience niche was important to the survival of tap because of the fluctuating standards and 
changing trends of mainstream entertainment, which diluted and eventually rejected it by the early 
1950’s. In the past,African American tap clubs and the segregated African American entertainment 
circuit was a protective environment where performers were able to expand their talent in a relaxed and 
supportive environment without the limitations of mainstream scrutiny. This safe space allowed the art of 
improvisation to remain a dominant feature in contrast to the expectations of mainstream entertainment 
which demanded choreographed routines.” (PETERS, 2011 p. 91) 
 

29 No original: african-american. O entendimento de que a expressão “afro-americano” pode remeter aos 
descendentes da diáspora negra nas três Américas pautou minha escolha pela expressão 
“afro-estadunidense” em diversos trechos desta dissertação. Neste caso específico, optei pela 
expressão “afro-americano” para manter a fidedignidade da tradução.  

 



45 

que afirma categoricamente que “tap é música”, dando ênfase à criação de som e 

permitindo que o aspecto visual se organize de maneira orgânica em função dela.  

Esta singela definição do Rhythm Tap, aqui sintetizada por este autor, traz 

consigo o peso de diversas discussões relevantes para os praticantes do Tap Dance. 

No seio dessas discussões surgem questionamentos sobre a própria validade e 

necessidade da classificação do Tap Dance em diferentes “estilos”, e se tais 

classificações não atenderiam, em última análise, a uma demanda externa à tradição, 

oriunda do mercado e, em última análise, da branquitude.  Neste sentido, vale retomar 

o exposto anteriormente como hipótese desta reflexão: o uso do corpo como 

instrumento percussivo, a linha borrada (ou mesmo inexistente) a separar dança de 

música, e a improvisação estruturada como forma privilegiada de performance, 

constituem imemoriais motrizes das performances afrodiaspóricas. Assim sendo, não 

poderíamos afirmar que “rhythm tap”, visto desde a continuidade da tradição preta 

desta dança, não seria, muito simplesmente, Tap Dance? Observemos: 

 
Em 1922, foi atribuído a John “Bubbles” Sublett um novo estilo de dança 
conhecido como “rhythm tap”, que enfatizava o contraponto rítmico. Rhythm 
Tap é o dançarino como músico, estilo que foi iniciado no início da década de 
1840 por William Henry Lane, Master Juba. Este estilo, que mais tarde foi 
chamado de jazz tap, era paralelo aos ritmos suingantes da música jazz dos 
anos 20 até a era Bebop dos anos 40. (WILLIS, 2023, p. 119. Tradução 
nossa.31) 
 

Em Willis (2023), encontro articulada com nitidez a percepção de que a 

expressão “rhythm tap” designa simplesmente a continuidade da tradição do Tap 

Dance (já que a autora aponta uma linha de continuidade entre William Henry Lane e 

John Bubbles, dois dançarinos separados por quase oito décadas e inúmeras 

transformações no cenário cultural em que viviam), e esta percepção,  por si, me leva 

a um questionamento mais amplo sobre as diversas designações estilísticas por que 

passa o Tap Dance ao longo de sua história. Articulo aqui a hipótese de que estas 

designações talvez tenham maior utilidade quando vistas, desde um ponto de vista 

31 “Tap dance thrived at the Hoofer's Club. in 1922. John “Bubbles” Sublet was credited with a new style 
of dance known as rhythm tap, which emphasized counterpoint rhythms. Rhythm tap is the dancer as a 
musician, a style that was begun in the early 1840s by William Henry Lane, Master Juba. This style, 
which was later called jazz tap, paralleled the swinging rhythms of jazz music from the 20s into the 
Bebop era of the 40s.” (WILLIS, 2023, p. 119) 

 



46 

crítico, como pontos de referência para a compreensão da relação do Tap Dance com 

a sociedade (mercado de trabalho, branquitude, showbiz) do que como referências 

primordialmente estilísticas, de ordem estética.  

Com esta reflexão em mente, e para fins desta dissertação, creio ser relevante 

pontuar que aquilo que em dado momento passa a ser designado como Rhythm Tap - 

o Tap Dance em seu discurso radicalmente percussivo, sonoro e improvisacional -  

pode ser compreendido em oposição a outros estilos de maior projeção comercial que 

surgiram durante os anos 20-30, tais como o Flash32 e o Class Act33, ou mesmo o 

estilo que ao longo dos anos passou a ser conhecido como “Broadway Tap” - estilos 

estes permeados por  preocupações com os aspectos visuais e cênicos da 

performance e, de forma não menos importante, da eficiência desta enquanto 

entretenimento (PETERS, 2011, p. 91). Creio ser importante também pontuar que, a 

despeito da ramificação estética por que passa o Tap Dance ao longo de seu 

desenvolvimento, atendendo ao curso das mudanças culturais, às demandas do 

público e às sucessivas inovações propostas por seus gênios criadores, e mesmo a 

despeito do processo de apropriação cultural que leva formas diluídas e 

embranquecidas destes estilos às mídias de massa hegemonicamente brancas 

(notadamente, o cinema musical do início da primeira metade do século XX) o Tap 

Dance, em sua forma percussiva e improvisada, resistiu fiel a si mesmo, cultivado por 

pessoas pretas, a partir de uma visão de mundo afrodiaspórica, às margens do 

mainstream, até que os ventos da mudança levassem-no de forma mais ampla aos 

olhos do grande público (como discutiremos adiante).  

Como visto acima, a tradição do Tap Dance aclama John Bubbles Sublett como 

o pai do Rhythm Tap. A ele é atribuída a inovação do uso dos heels para a 

multiplicação dos sons e criação de acentos de tonalidade grave, adicionando 

complexidade e riqueza tímbrica às suas improvisações. John Bubbles foi um dos 

gênios criativos cujas vidas constituem marcos a partir dos quais podemos 

compreender o desenvolvimento do Tap Dance.  

33 O “Class Act” era caracterizado por elegância e precisão. Cholly Atkins e Honi Coles são conhecidos 
como mestres deste estilo.  

32 Estilo caracterizado pelo impacto visual de suas acrobacias. Entre seus expoentes estão os acts dos 
Nicholas Brothers, Berry Brothers e Four Step Brothers.  

 



47 

Na transição entre as décadas de 1930 e 1940 os Estados Unidos passaram 

por transformações que vieram a influenciar profundamente o showbiz e o mundo das 

artes, em geral. Uma análise aprofundada das causas e consequências destas 

transformações, que atravessaram todas as esferas da vida do país, extrapolaria em 

muito o escopo dessa dissertação. Limito-me a descrever a maneira como estas 

transformações afetaram o cenário cultural no qual o Tap Dance estava inserido, para 

melhor compreendermos os desenvolvimentos por que ele passou nesta época, em 

especial em sua forma improvisada.  

Este período corresponde ao ocaso da Era do Swing, de Duke Ellington e 

Count Basie, e ao início do próximo estágio de desenvolvimento da música jazz, o 

Bebop de Charlie Parker e Dizzy Gillespie34. A partir de então, as big bands e seus 

arranjos orquestrados, com quem os artistas de Tap Dance mantinham estreita relação 

profissional e ressonância estética, começaram a ceder lugar a pequenos conjuntos 

que revolucionaram o jazz com seu grande virtuosismo técnico e com o 

desenvolvimento de icônicos estilos individuais. “No centro do bop estava um novo 

conjunto de ideias sociais. Se o artista de jazz das décadas de 1920 e 1930 se via 

como um entertainer, o modo do músico de Bop foi invertido. Foi feita uma tentativa 

deliberada de tocar para si mesmo e para jazzistas com ideias semelhantes e evitar 

desempenhar o papel do extravagante artista negro que os brancos passaram a 

esperar.” (HILL, 2010, p. 160.)35 Assim, estas individualidades musicais tinham no 

bebop, uma forma complexa e improvisacional por excelência, seu ideal ambiente de 

desenvolvimento e meio de expressão. 

Esta mudança na música jazz, teve consequências profundas na vida 

profissional dos sapateadores. Malone (1996) descreve as tensões que se 

estabeleceram entre músicos e dançarinos nesta época de transição: 

 

35 “At the core of bop was a new set of social ideas. If the jazz performer of the 1920s and 1930s saw 
himself as a public entertainer, the mode of the Bop player was reversed. A deliberate attempt was 
made to play for oneself and like-minded jazzmen and avoid playing the role of the flamboyant black 
entertainer the whites had come to expect.” (HILL, 2010, p. 160. Tradução nossa.)  

34 Duke Elllington e Count Basie foram músicos, compositores, arranjadores e maestros de big bands da 
era do Swing. Charlie Parker e Dizzy Gillespie foram trompetistas virtuosos expoentes do estilo Bebop. 
Todos eles foram figuras centrais na evolução da música jazz. Todos eles eram negros.  

 



48 

Honi Coles pontuou que em grande parte foram os sapateadores que deram 
origem ao Bebop - através do trabalho de John Bubbles: “Se você ouve 
qualquer banda antes dos anos trinta, o baterista era usado apenas para 
marcar o tempo, então os bateristas começaram a ouvir o Bubbles.'' 
Ironicamente, esses mesmos bateristas inspirados em Bubbles ajudaram a 
eliminar os tap dancers dos shows de jazz. Nos arranjos mais compactos do 
bop, os espaços antes reservados aos tap dancers desapareceram e toda a 
percussão passou a ser feita pelos bateristas. Coles lembra-se vividamente da 
mudança desde o auge do Tap Dance nos anos trinta: “Tínhamos arranjos 
escritos para o sapateado ser a síncope da banda - para o sapateado ser a 
percussão. Éramos a nossa própria percussão”. Mas na década de 1940, os 
bateristas do bebop “jogavam bombas em lugares inesperados”. O sapateador 
dos anos 30 parecia atrapalhar. De acordo com Buster Brown, sapateador de 
Bebop, apenas os sapateadores que conseguiram se adaptar à nova música 
continuam a trocar ideias criativas com bateristas de jazz. “Honi sempre disse 
que sapateadores ensinavam bateristas, mas eu penso que ensinávamos uns 
aos outros. Mas nós demos a eles a ideia de usar muitas coisas que eles não 
usavam antes, como tercinas... o momento de maior orgulho da sua vida, 
como dançarino, era quando um músico dizia: “Ei, cara, eu curto o que você 
está fazendo”. Isso era um elogio. Estávamos respeitando um ao outro. 
(MALONE, 1996, p. 116. Tradução nossa.36) 
 

 

As inovações estéticas da música jazz nesta época estão, como não poderia 

deixar de ser, intrinsecamente relacionadas com as mudanças sociais, econômicas e 

políticas do ambiente em que se deram e que extrapolam o universo da música. No 

caso específico do Tap Dance, o câmbio estilístico da música, somado à mudança nas 

preferências do entretenimento de massa - do qual a música jazz, antes uma 

preferida, encontrava-se agora em franco afastamento - resultaram na severa redução 

das oportunidades de emprego para tap dancers que estabeleceram suas carreiras na 

era do Swing Jazz. Não eram raros, nessa época, comentários expressando a ideia de 

que “o Tap estava morrendo”. Anos mais tarde, no início da década de 70, um 

movimento por vezes chamado de “Tap Renaissance” ou “Tap Revival” viria a pontuar 

36 “Honi Cole pointed out that  to a great extent it was tap dancers who gave birth to Bebop - through the 
work of John Bubbles: “If you listen to any band before the thirties, the drummer was used just to keep 
time, then drummers started listening to Bubbles.'' Ironically enough, these same Bubbles-inspired 
drummers helped cut tappers out of jazz shows. In bop’s tighter arrangements, the spaces formerly 
reserved for tappers was gone, and all the percussion was now being done by the drummers. Coless 
vividly remember the change from tap’s heiday in the thirties: ”We had arrangements written for the taps 
to be the syncopation in the band - for the taps to be the percussion. We were our own percussion”. but 
by the forties, the Bebop drummers “dropped bombs in unexpected places.” The tap dancer of the 
thirties seemed in the way. According to Buster Brown, a Bebop tap dancer, only those tap dancers who 
could adjust to the new music continue to exchange creative ideas with jazz drummers. “Honi always 
said tap dancers taught drummers, but I thought we taught one another. But we did give them the idea of 
using a lot of things they weren't using before, like triplets… the proudest moment of your life, as a 
dancer, was when a musician said, ‘Hey man, I dig what you're doing’. That was a compliment. We were 
respecting one another.” (MALONE, 1996, p. 116) 

 



49 

o outro extremo de um arco histórico em que o Tap Dance supostamente teria 

desaparecido, para depois renascer (como veremos adiante).   

Por outro lado, ao estudarmos as vidas dos mestres tap dancers desta época, 

nos damos conta de que, apesar do desinteresse das mídias de massa pelo Tap 

Dance e das dificuldades enfrentadas por seus artistas no campo profissional neste 

período, a tradição do Tap Dance manteve-se viva, em larga medida graças ao 

trabalho de dançarinos que tomaram para si o desafio de reinventar o Tap Dance em 

sintonia com o bebop jazz característico deste novo momento. Assim, poderíamos 

argumentar que o Tap Dance “não morreu, só foi pro underground”, como disse certa 

vez o mestre estadunidense Sandman Sims (1917-2003) (HILL, 2010, pg. 169); e que 

isso se deu justamente a partir da radicalização das formas improvisadas, propostas 

pelo Bebop Jazz, que gradualmente levaram o Tap Dance a afastar-se das demandas 

do mercado de entretenimento e voltar-se para seu aspecto de potente meio de 

expressão individual, em que as necessidades expressivas do artista tinham 

prioridade sobre as expectativas do público (esta última demanda constituindo, 

justamente, um dos pilares filosóficos sobre os quais o próprio bebop vem a se 

constituir). 

 Dentre vários artistas ativos nas décadas de 50 a 70 que poderiam ser citados 

como gênios criadores responsáveis por este câmbio estético, evoco aqui as 

trajetórias de Baby Laurence e Jimmy Slyde. Optar por citar estes artistas em 

detrimento de outros relaciona-se a reconhecer os limites desta pesquisa, que não se 

pretende uma (impossível) historiografia completa deste período; relaciona-se também 

com a forte afinidade estética que sinto com a maneira de sapatear destes grandes 

grandes mestres, dentre vários outros. E, por esta escolha ser ligada a uma afinidade 

pessoal, me permitirei dizer algo sobre a maneira com que sua arte me toca e 

impulsiona, para além dos necessários dados sobre suas biografias. 

 

 

 

 

                     

 



50 

                                     Figura 4: Baby Laurence 

                 .  
                                  Fonte: Website creativealliance.org (2025)  

  

Baby Laurence (Nascido em 24 de fevereiro de 1921 e falecido em 2 de abril de 

1974) era “o Bop”. Em seus pés, ouvia-se o sax de Charlie Parker, o piano de Art 

Tatum, e nas baquetas dos bateristas com quem trabalhou, ouvia-se os seus pés. 

Seus ritmos eram vertiginosamente rápidos, contundentes e complexos. Nas palavras 

de Miles Davis, “a mother fucker” (GIANZERO e WILKINSON, 2020) - um tremendo 

elogio vindo de um dos maiores músicos de todos os tempos. Seu entendimento do 

Tap como sendo uma forma improvisacional melódico-percussiva era de tal ordem que 

 



51 

Baby gravou um disco, apropriadamente intitulado Dancemaster37, para registrar suas 

improvisações, exatamente como os jazzistas da época o faziam. Laurence nos conta, 

sobre sua vivência:   

 
“Bill Robinson morreu em 1949. Este foi o início do declínio da era do Tap 
Dance. E as pessoas tiveram que arranjar trabalho e muitos dos caras 
simplesmente viraram “nine-to-fivers”38 e desistiram, com exceção de uns 
poucos caras como Bunny Briggs e eu. Nós escolhemos continuar nisso.”  
(HANCOCK, 1981. Tradução nossa.)39 
 

 

James Godbolt, conhecido como Jimmy Slyde (nascido em 2 de outubro de 

1927, e falecido em 16 de maio de 2008) agregava em si e nos ritmos cantados por 

seus pés quantidades improváveis de precisão, elegância, suavidade e malícia. Sua 

marca registrada, a técnica de slides que passou aprimorando em toda sua carreira e 

com que deslizava pelo palco tal qual um patinador, desafiando despudoradamente as 

leis da física, conferia às suas improvisações uma leveza alegre e espiritual, quase 

que angelical. Esta é uma maneira de se mover que parece condizer com todos os 

relatos que já tive oportunidade de ouvir de pessoas que tiveram a oportunidade de 

conviver diretamente com este mestre, sempre o descrevendo como sendo alguém 

acolhedor e extremamente generoso, que dizia que o Tap Dance é  “uma forma 

amorosa de transmitir mensagens” (MORGAN, 2005. Tradução nossa.40). 

 

 

 

 

 

 

 

40 “... a loving way of sending messages.” (MORGAN, 2005) 

39 “Bill Robinson died in 1949. That was the beginning of the decline of the Tap Dance Era. And people 
had to find work and a lot of guys just became nine-to-fivers and gave it up, you know. With the 
exception of a few cats like Bunny Briggs and myself. We chose to stick to it.” (HANCOCK,1981) 

38 A expressão “nine-to-fivers” refere-se ao horário comum a empregos regulares nos Estados Unidos: 
das nove da manhã às cinco da tarde. Depreende-se, no contexto, que esses tap dancers assumiram 
empregos regulares fora do meio do entretenimento.  

37 Disponível em 
https://open.spotify.com/album/2alvrdaejHvcTVScOWLobd?si=NsYqbRMpRUqHSz6UDFJqIg 

 



52 

                                                Figura 5: Jimmy Slyde  

             
                               Fonte: Website do National Endowment for the Arts (EUA) 

 

 



53 

Slyde considera a improvisação em Tap Dance e a habilidade de suingar 
como uma conversa espiritualmente iluminada na qual ele pode experimentar 
ritmo e tonalidade; para ele, o som de deslizar em uma cascata de taps é tão 
importante quanto cada passo. O fato de ele ser um sapateador influenciado 
pelo bop fica óbvio pela lista de artistas que ele diz que o inspiraram. No RKO 
Theatre em Boston, Slyde viu as bandas de Count Basie, Artie Shaw e Duke 
Ellington; Ele viu os grandes acts de Tap Dance de Stump e Stumpy, Patterson 
e Jackson, Coles e Atkins, os Berry Brothers e Nicholas Brothers. Foi o estilo 
de Bunny Briggs, porém, ao dançar a música chamada “Skyline” com a 
Orquestra de Charlie Barnett, que se tornou seu favorito. Teddy Hale era outro 
ídolo de Slyde, especialmente sua coreografia de “Begin the Beguine”, que era 
dançada nota por nota com a música. Claro, Baby Laurence foi o máximo: 
“Nunca vi ninguém fazer algo melhor, maior ou mais significativo no Tap 
Dance do que Baby Laurence. " (HILL, 2010, p. 176. Tradução nossa.41) 

 

Este período que vai dos anos 50 aos 70 é, em aparente contradição, aquele 

em que o Tap Dance atinge um novo ápice de desenvolvimento técnico e estético, ao 

mesmo tempo em que tem sua inserção no mainstream muito reduzida. Na curva 

seguinte desta estrada, uma geração posterior iniciaria o movimento por vezes 

chamado de “Tap Revival”. Nesta etapa, a consciência da importância do Tap Dance 

como herança da cultura afro-estadunidense se fortalece e ganha espaço junto a um 

público mais amplo. Agudiza-se também a percepção da necessidade de preservar 

essa herança através do contato direto com os mestres remanescentes da antiga 

tradição do Rhythm Tap. Para o desenvolvimento de nossa linha de raciocínio, é 

pertinente pontuar que esta nova expansão de popularidade do Tap Dance que, no 

limite, resulta nos primeiros festivais desta arte no final dos anos 70 nos Estados 

Unidos (festivais estes que servem até hoje de modelo para eventos similares em todo 

o planeta), ampliou a transmissão da tradição improvisacional do Rhythm Tap para 

além de seus nichos originais (lugares como o Hoofer’s Club, citado anteriormente, por 

exemplo) ao promover aulas e palestras  com os antigos mestres voltadas para um 

numeroso público interessado, oriundo de diversas partes do mundo e variadas 

41 “Slyde regards tap improvisation and the ability to swing as a spiritually enlightened conversation in 
which he can experiment with rhythm and tonality; for him, the sound of sliding into a cascade of  taps is 
as important as each step. That he is a bob-influenced rhythm tap dancer is obvious from the list of 
performers he says inspired him. At the RKO Theater in Boston, Slyde saw the bands of Count Basie, 
Artie Shaw, and Duke Ellington; He saw the great tap dance cats of Stump and Stumpy, Patterson and 
Jackson, Coles and Atkins, the Berry Brothers, and Nicholas Brothers. It was the style of Bunny Briggs, 
however, when dancing to the tune called “Skyline” with the Charlie Barnett Orchestra, that became his 
favorite. Teddy Hale was another of Slyde’s idols, especially his routine to  ‘Begin the Beguine’, which 
was danced note for note with the music. Of course, Baby Laurence was tops: ‘I've never seen anybody 
do anything better or greater, or more meaningful to tap dance than Baby Laurence.’ (HILL, 2010, p. 
176) 

 



54 

caminhadas de vida e de arte. A partir deste momento, e da criação de um novo 

mercado de trabalho para sapateadores representado justamente pela multiplicação 

dos festivais de Tap Dance nos Estados Unidos e, posteriormente, em outros países, a 

forma improvisada do Tap Dance passa a ser vista de forma mais constante, através 

das performances dos grandes mestres nestes festivais, e de seus pupilos, que já 

despontavam no horizonte.  

Mas a nova expansão do Tap não se limitava aos festivais. O novo interesse 

pela forma de arte levou à formação de diversas companhias que buscaram expandir 

os limites da linguagem de diversas maneiras, muitas vezes bebendo das referências 

tradicionais do Jazz Music e do Rhythm Tap - e, portanto, levando a improvisação ao 

palco em seus espetáculos. A Broadway também testemunhou, nos anos seguintes, a 

produção de espetáculos que buscavam o resgate da historicidade do Tap como 

cultura preta estadunidense. É neste contexto que surgem obras seminais, como os 

espetáculos  Black and Blue42 e Jelly’s Last Jam43 , nos quais a improvisação estava 

presente e harmonicamente alinhavada na trama.  

É também deste período que datam jam sessions que viriam a se tornar 

referências icônicas de espaços-tempo de partilha e aprendizado de saberes do Tap, 

com foco na improvisação. Originalmente, as jam sessions eram encontros informais 

entre músicos de jazz que se reuniam para improvisar. Uma das várias versões que 

ouvi para a origem tanto do termo quanto do encontro em si consiste em ler a palavra 

jam como sigla para Jazz After Midnight. Esta versão se relacionaria à ideia de que os 

jazzistas de swing jazz, uma vez acabado seu dia de trabalho (“após a meia noite”), 

em que tocavam várias vezes os mesmos arranjos escritos, viam nessas sessões de 

improvisação coletiva uma oportunidade de romper com as amarras da repetição 

comercial da música e dar voz à sua criatividade individual (esta fábula se confunde 

com a própria origem do Bebop). Creio que, mais importante do que nos atermos à 

“exatidão histórica” desta narrativa, é atentarmos para o fato de que ela, em sendo 

43 Dirigido por George C. Wolfe, com coreografia de Hope Clarke, Gregory Hines e Ted Levy, o 
espetáculo esteve em cartaz na Broadway de 26 de abril de 1992 a 5 de setembro de 1993. Conta a 
história de Jelly Roll Morton, grande expoente da música jazz do início do século XX.  

42 Dirigido por Hector Orezzoli e Claudio Segovia, com coreografia de Henry LeTang, Cholly Atkins, 
Frankie Manning, e Fayard Nicholas. Em cartaz na Broadway de 26 de janeiro de 1989 a 20 de janeiro 
de 1991. O espetáculo era uma revista musical celebrando a cultura negra do período entre-guerras.   

 



55 

tradição oral, carrega em si a motriz africana do fazer musical circular, comunitário, em 

que individualidade e coletivo se reforçam, se estimulam e promovem a perpetuação 

dos saberes ancestrais. Talvez nos escape também o tempo e lugar exatos em que os 

sapateadores tenham adotado a forma improvisacional criada pelos músicos do 

bebop, participando de jams de outros músicos ou promovendo tap jams. Mesmo 

assim, é possível observar na adoção da prática de jam sessions por parte dos tap 

dancers uma consequência orgânica da afinidade cultural e berço comum de ambas 

as formas artísticas, o jazz music e o tap dance. Observemos: 
 
Esses eventos ofereciam a cada dançarino a oportunidade de dar saltos 
criativos além dos limites do Tap Dance coreografado e entrar em um reino 
performático onde a autoexpressão individual parecia ilimitada. Os tap 
dancers sentavam-se às mesas e no bar, ouvindo intensamente os pés 
improvisando ao som dos padrões do jazz, enquanto os jovens “hoofers” 
trabalhavam para melhorar sua habilidade rítmica e encontrar uma voz 
própria. A inclusão era uma característica importante desses eventos. Cada 
dançarino, independentemente da idade, talento, gênero e habilidade, tinha a 
oportunidade de dançar. Embora o sistema fosse democrático, era também 
uma meritocracia. Os dançarinos mais habilidosos sempre se apresentavam 
por último. Os últimos performers ajudavam a levar a noite ao seu clímax. A 
natureza comunitária do Tap Dance nesses locais alternativos de performance 
ecoa a natureza comunitária da dança na África Ocidental. (PETERS, 2011, p. 
95. Tradução nossa.44) 
 

É possível nomear algumas jams que tornaram-se célebres na história do Tap, 

tanto por sua conexão com o passado, em forma de tradição encarnada nos mestres, 

quanto com o futuro, uma vez que constituíram território de aprendizado para diversos 

tap dancers da geração posterior. Dentre estas, destaco a que era promovida por 

Jimmy Slyde em Nova York, em um pub chamado La Cave: 
“A garotada costumava chamá-la de Universidade de La Cave, e eu gosto 
disso porque isso implicava que havia algum aprendizado acontecendo”, disse 
Jimmy Slyde. “Não que você aprendesse passos, não que aprendesse 
combinações, mas que aprendesse como lidar consigo mesmo, enquanto 
encontrava suas combinações. E a não ter medo de se aventurar de vez em 

44 “The tap jams and shows provided a safe space for tap dancers to develop the art of improvisation. 
These events offered each dancer an opportunity to take creative leaps beyond the boundaries of 
choreographed tap and into a performing realm where individual self-expression loomed limitless. Tap 
dancers sat at tables and at the bar intensely listening to feet improvise to jazz standards as young 
“hoofers” work toward improving their rhythmic ability and finding a voice of their own. Inclusiveness was 
a salient feature of the events. Each dancer, irrespective of age, talent, gender, and ability,was given the 
opportunity to dance. Although the system was democratic, it was also a meritocracy. The more 
accomplished dancers always performed last. The final performers helped to build the evening to a 
climatic peak. The communal nature of tap in these alternative performance venues echoes the 
communal nature of dance in West Africa.” (PETERS, 2011, p. 95) 

 



56 

quando. Ad Lib, não improvisar, mas ad lib." (HILL, 2010, p. 302. Tradução 
nossa.45). 

 

Hoje em dia é bastante comum que os festivais de Tap Dance promovam pelo 

menos uma jam session, contando com a presença de músicos convidados, 

estudantes e professores dos eventos. Muitas vezes, a jam é aguardada como sendo 

o momento de celebração do evento, em que se espera, para além das improvisações 

propriamente ditas, a oportunidade de beber e comer juntos e conversar com os 

colegas de arte. Eu mesmo já tive oportunidade de vivenciar e mesmo auxiliar na 

organização de diversas jams nos festivais brasileiros em que estive, e também 

promovi algumas na cidade de Porto Alegre. Algumas questões me saltam aos olhos a 

partir dessas vivências, as quais exporei aqui como generalizações ilustrativas de 

alguns padrões amplos. Questões como: a ansiedade quase imobilizante de diversos 

participantes dos eventos no que se refere a expor-se individualmente na situação da 

jam, por vezes  ocasionando adesão pequena ao jogo em si (trago aqui a hipótese de 

que isto se deve, entre outras coisas, à pouca atenção dada à improvisação no âmbito 

das escolas de dança em que se ensina Tap Dance, tanto do ponto de vista das 

práticas quanto das filosofias que as embasam); a necessidade de as jams serem, de 

fato, orientadas como lugar de acolhimento e aprendizado (a exemplo do que nos 

chega sobre estas promovidas por Jimmy Slyde no pub La Cave), uma vez que os 

saberes musicais ligados à cultura jazz, necessários para uma fluente participação no 

jogo, não estão dados a priori na cultura de nosso país, e têm seu aprendizado 

necessariamente conectado ao convívio com músicos e sapateadores mais 

experientes, que devem estar abertos a auxiliar na educação e integração dos 

“recém-chegados”; e a grande beleza das experiências de jam session que vivenciei 

em que foram trazidas as musicalidades brasileiras para o jogo, tornando-o mais 

acessível, inclusivo e vivo, na medida em que mobilizavam os corpos a partir de algo 

com que já tinham uma conexão construída e com que podiam estabelecer uma 

relação de identidade e pertencimento. Neste sentido, trago aqui dois exemplos de 

45 "The kids used to call it the University of La Cave, and I like that because that implied there was some 
learning going on, “ said Jimmy Slyde. “Not that you learn steps, not that you learn combinations, but 
that you learn how to handle yourself, while finding yourself the combinations. And not being afraid to 
venture now and then. Ad Lib, not improvise, but ad lib." (HILL, 2010, p. 302) 

 



57 

jams vivenciadas por mim que, ao meu ver, construíram um bonito ponto de contato 

entre o chão brasileiro e o sapato estadunidense.  

Uma delas foi a do festival Floripa Tap46 no ano de 2019. A jam aconteceu de 

dia, e o tablado foi montado em um espaço aberto e arborizado. Do outro lado da rua, 

ouvia-se o som do mar. A banda, embora fluente na linguagem do jazz, era fortemente 

enraizada em musicalidades brasileiras tais como o samba e o choro. Lembro-me de 

ter subido ao tablado para improvisar juntamente com Lucas Santana, e de a banda 

tocar “O Bêbado e O Equilibrista”, de João Bosco e Aldir Blanc. O samba propunha um 

groove e uma estrutura musical que engendravam um jogo bastante diferente do 

sugerido pelo jazz.  Mesmo assim, Lucas e eu simplesmente “caímos dentro”, escuta 

aberta ao som, ao ambiente e à música, criando assim um momento fugaz e único 

que, em sendo muito “tap”, era também muito “brazuca”.  

Outro momento desses foi a jam do Festival Tap In Rio de 202247. Neste 

momento, a direção do evento delegou a condução do evento ao sapateador Giuliano 

Antônio (MG) e a mim, com a explícita solicitação de que mediássemos o jogo de 

maneira acolhedora e convidativa, auxiliando na integração dos sapateadores menos 

experientes. Desta noite vivenciada em um bar à sombra dos arcos da Lapa, ficaram 

marcados em mim, para além da grande competência de Giuliano tanto como 

sapateador quanto como comunicador, um momento em que a banda estruturou a 

brincadeira em uma versão instrumental de “Vai Malandra”48, um funk carioca. Aqui 

também o jogo proposto pela banda se afastava da linguagem do jazz, propondo 

células rítmicas e estruturas musicais de outra ordem. Foi interessante perceber como 

a familiaridade com a “levada” (“tchum, tcha, tcha”) facilitava a sintonia entre banda e 

sapateadores, tornando o jogo mais fluente, leve e ritmicamente coerente. Me ocorre 

também que o uso de uma musicalidade local e querida de boa parte do público 

presente funcionou como uma espécie de “convite” por diminuir um possível 

distanciamento talvez caracterizado pela ideia de que “jazz é difícil, jam é difícil, nada 

disso me pertence”. Ora, “jazz” era a música que movia os corpos de uma outra 

48 Autoria de Anitta, ZAAC, Maejor, Tropkillaz e DJ Yuri Martins. 

47 Um dos mais tradicionais festivais de Tap Dance do Brasil, acontece na cidade do Rio de Janeiro (RJ) 
desde 2000. Dirigido por Adriana Salomão e Steven Harper.  

46 Festival de Tap Dance que acontece desde 2011 em Florianópolis (SC), dirigido por Marina Coura.  

 



58 

geração em uma outra geografia; “funk carioca” foi o que moveu aquelas pessoas, 

naquele tempo, naquele lugar. Não seria possível afirmar que, na medida em que 

houve círculo, comunicação e corpos mobilizados pela música, a tradição do tap 

estava contemplada - especialmente em sendo também o Funk Carioca uma 

musicalidade criada por um certo cantão da Diáspora? 

Na última etapa desta narrativa trago os nomes de Gregory Hines e Savion 

Glover. Escolho-os, dentre outros tantos nomes possíveis, porque percebo-os como 

símbolos de transições estéticas importantes pelas quais o Tap Dance passa entre os 

anos 1980 e os 2000; escolho-os também por serem, ambos, elos diretamente 

conectados à tradição desta arte, tendo feito seu aprendizado no convívio direto e 

íntimo dos grandes mestres das gerações anteriores. Ambos têm em sua história uma 

vasta lista de realizações importantes para o desenvolvimento e preservação do Tap, 

entre prêmios, participação em filmes e espetáculos, além de ações educativas; sua 

obra é ampla e múltipla. Limito-me a pontuar algumas destas realizações que, penso, 

são importantes para entendermos os caminhos pelos quais a improvisação em tap 

chega, hoje,  em palcos do mundo inteiro. 

 Gregory Hines (1946-2003) foi um dos grandes impulsionadores do movimento 

de revitalização do Tap Dance que se deu nos Estados Unidos a partir dos anos 70. 

Em sua carreira, esteve comprometido com a divulgação mais ampla do Tap através 

de mídias como o cinema e a televisão. Neste processo, buscou estar em sintonia 

com a música de seu tempo, trazendo para suas performances as musicalidades do 

funk e do pop. Bakaari Wilder, um dos mais celebrados mestres do Tap Dance hoje 

atuantes, nos fala tanto sobre o homem quanto sobre seu tempo: "O Jazz de repente 

vai saindo dessa área do swing e do bebop e muda para uma levada mais 

contemporânea, mais funk. E quando eu penso nessa mudança, eu penso em Gregory 

Hines."  (GIANZERO e WILKINSON, 2020. Tradução nossa.49)  

Este importante câmbio na abordagem musical, extrapolando a linguagem do 

jazz tal como vinha sendo praticada pelas gerações anteriores, abriu novas 

possibilidades de exploração do sapato de tap como instrumento percussivo. Na 

49 “Jazz all of a sudden, left its swing and bebop area and switched into more of a contemporary, funky 
feel. And so, when I think of that shift I think of Gregory Hines.” (GIANZERO e WILKINS, 2020) 
 

 



59 

performance de Hines podemos perceber o advento de novos grooves, novas 

acentuações, novas possibilidades de construção rítmica que viriam a ter profunda 

influência sobre a geração que lhe sucederia.  

Gregory Hines nos legou, também, a expressão “improvography”. Com esta 

palavra ele definia a maneira como criava suas performances: 
 
Eu chamo o que faço de “improvography”. É isso que eu faço. Estou sempre 
sapateando e fazendo coisas que eu conheço, e coisas que eu descubro. E se 
torna muito interessante para mim porque se eu estou fazendo um passo que 
eu conheço e cometo um erro, às vezes isso me leva a algo novo, se estou 
fazendo um passo que eu conheço, às vezes, subitamente, eu me encontro 
fazendo algo novo e eu nem sei como cheguei lá. E às vezes, quando estou 
fazendo algo que estou só improvisando eu chego a um certo ponto na 
improvisação em que eu não sei o que fazer depois, não está vindo nada, e eu 
caio de volta no passo que eu conheço. (JOY2LEARN, 2013. Tradução 
nossa.50)  

 

O raciocínio que foi desenvolvido até este ponto nos leva à ideia de que a 

improvisação organizada dentro de limites estabelecidos pela forma musical (que, por 

sua vez, espelha/performa/constitui as relações sociais) e fazendo uso de materiais 

previamente conhecidos e oriundos da tradição é, de fato, uma constante na história 

do jazz music, uma prática antiga do Tap Dance, e um fator central para as práticas 

performáticas enraizadas nos saberes de matriz africana. Assim, poderíamos 

compreender a noção de improvography proposta por Hines  como uma reformulação, 

uma síntese de saberes da tradição artística a qual ele pertence. Vejo grande 

relevância nesta formulação ao refletir que Hines se mostra como uma das principais 

vozes do Tap Dance em um momento em que esta forma de arte estava em franca 

expansão e em que a luta pelo reconhecimento de suas raízes afrodiaspóricas, 

encarnada na valorização e no convívio com os antigos mestres, era uma tônica deste 

movimento de expansão. Assim, na aparente simplicidade com que Hines condensa 

complexos saberes em uma palavra por ele mesmo criada, percebo uma estratégia 

50 “What I call what I’m doing is ‘Improvography’. That’s what I’m doing. I’m always tap dancing and 
doing things that I know and things that I discover. And it makes it very interesting to me because if I do 
a step that I know and I make a mistake, sometimes it leads me to something new. If I’m doing a step 
that I know, sometimes, all of a sudden, I find myself doing something new and I don’t even know how I 
got there. And sometimes when I’m doing something that I’m just improvising I get to a certain point 
during the improvisation where I don’t know what to do next, nothing is coming, and I fall back on a step 
that I know.” (JOY2LEARN, 2013) 

 



60 

para comunicar, de maneira efetiva, o conhecimento do passado para a próxima 

geração. 

Não por acaso Savion Glover51 - discípulo de Hines e possivelmente o mais 

célebre representante da geração que lhe sucederia - viria a criar, em dado momento, 

uma série de performances intituladas, justamente, de Improvography.52 E aqui, repito 

o que foi dito sobre Hines: detalhar a obra deste artista e o impacto e variedade de 

suas contribuições para o Tap Dance seria tarefa digna de uma nova dissertação. Me 

limito a pontuar aqui que as escolhas estéticas/políticas por ele feitas foram 

determinantes para sua geração e para as posteriores. Dentre elas, destaco seu 

impressionante virtuosismo, que elevou o patamar técnico da forma de arte a níveis 

antes impensáveis; suas performances improvisacionais solo, em que leva a noção do 

sapato de Tap como instrumento musical às últimas consequências, criando 

verdadeiros concertos percussivos e conectando-se radicalmente à noção de que os 

aspectos visuais do Tap são secundários em relação à expressão rítmica; e sua 

conexão com a musicalidade do funk e do hip-hop, que vem a dar continuidade e 

impulso à ancestral conexão do Tap Dance com a música negra estadunidense (e, por 

extensão, com tudo que esta música representa para seus criadores) e instaurar 

novos paradigmas para a criação rítmica dos tap dancers. 

Desejei trazer para esta reflexão uma entrevista de Glover que assisti há muitos 

anos atrás, na plataforma Youtube. Busquei por esta entrevista quando estava 

escrevendo esta dissertação e constatei que havia sido retirada da plataforma. Mesmo 

assim, opto por mencioná-la, uma vez que as palavras de Glover na dita entrevista 

vêm alinhavar diversos aspectos desta reflexão. Questionado sobre o fato de ter sido 

o criador do “Tap Moderno” ou do “Funk Tap”, ele afirmou que o que fazia era muito 

simplesmente “a dança, a mesma dança que foi criada e cultuada pelos mestres do 

passado”. Mesmo a partir de minha pobre reconstrução das palavras de Glover é 

possível perceber a resistência a categorizações e a percepção de seu fazer artístico 

52 Sobre a criação deste espetáculo e a conexão entre Glover e Hines, ver Savion Glover | Essay - 
Jacob's Pillow Dance Interactive 

51 Sapateador estadunidense nascido em Newark, Nova Jersey, em 19 de novembro de 1973. 
Coreógrafo do espetáculo Bring in 'da Noise, Bring in 'da Funk (1996), espetáculo histórico que causou 
verdadeira revolução estética na arte do Tap Dance. Nas palavras de Hines, “possivelmente o melhor 
sapateador que já viveu”. 

 

https://danceinteractive.jacobspillow.org/themes-essays/tap/savion-glover/
https://danceinteractive.jacobspillow.org/themes-essays/tap/savion-glover/


61 

como a continuidade orgânica da tradição ao qual pertence. Não deixa de ser 

interessante que o registro dessa fala tenha se perdido no oceano de informações da 

internet, e que eu precise contar justamente com a memória para reconstruir esta fala, 

que só passa a fazer pleno sentido para mim a partir da escrita desta dissertação, no 

momento mesmo em que a rememoro.  

 

                       Figura 6 - Gregory Hines e Savion Glover  

 
Na imagem, Hines à esquerda e Glover à direita. New York City Tap Festival (2001). Fonte: 

Britannica.com 
 

A partir da década de 1980 a arte do Tap Dance inicia uma vasta expansão, 

através do veículo de transmissão de saberes e circulação de profissionais constituído 

pelos festivais de Tap, que começam a ser promovidos primeiramente nos Estados 

Unidos e, com o passar dos anos, em diversos outros países. Em função dessa 

expansão, o tap vem a se reterritorializar, em diálogo com as musicalidades e 

corporeidades das diferentes culturas locais onde finca suas raízes. Assim, esta forma 

 



62 

de arte se diversifica imensamente, e mencionar esta diversidade é algo que o faço 

simplesmente para pontuar a impossibilidade de acompanhar satisfatoriamente as 

muitas possibilidades estéticas que daí surgem, mesmo atendo-se tão somente às 

práticas de improvisação. Mesmo assim, faz-se importante mencionar a existência dos 

muitos festivais de Tap Dance espalhados pelo globo, uma vez que os grandes 

mestres da atualidade costumam circular neste circuito, ensinando e performando, 

sendo estas performances, muito frequentemente, improvisadas.  

Penso que a oportunidade de assistir a um tap dancer experiente improvisando 

ao vivo é uma experiência insubstituível na formação artística (e mesmo psicológica) 

de qualquer aspirante desta arte. É um verdadeiro privilégio poder observar com todos 

os sentidos a forma de arte se desvelar viva, de maneira irrepetível, irreproduzível, 

imprevisível, real. A primeira vez que tive oportunidade de assistir a um sapateador 

diretamente conectado à tradição afroestadunidense foi em 2007. Eu participava como 

aluno do Brasil International Tap Festival53, na cidade de Jaguariuna (interior do estado 

de São Paulo). Neste festival, um dos professores convidados era Jason Samuels 

Smith - também ele, assim como Savion Glover, um dos mais aclamados mestres e 

protetores da tradição do Tap na atualidade. Lembro-me de ter meu primeiro contato, 

neste festival, com uma série de rudimentos usada em seu aquecimento, rudimentos 

que mais tarde eu veria reproduzidos, transformados e reconfigurados em diversas 

aulas nos mais variados eventos desde então; lembro-me de fazer amizades entre os 

tap dancers brasileiros, amizades estas que viriam a durar até os dias de hoje; e 

lembro-me, acima de tudo, de assistir à improvisação de Jason na noite de 

performances e de perceber, para além de qualquer explicação, um tipo de “verdade” 

intuitiva que me falava das raízes da forma de arte, de sua verdadeira razão de ser, de 

sua profundidade filosófica e vital. Assistir a Jason Samuels Smith em 2007 foi um 

momento definitivo para minha caminhada no Tap Dance; possivelmente, o momento 

que me impulsionou até a escrita desta dissertação de mestrado, que talvez nada 

mais seja do que mais um passo na tentativa de recuperar a potência deste importante 

encontro com este magnífico artista; potência esta que carrega, assim com esta 

dissertação, a tensão existente em reconciliar o profundo amor pelos valores desta 

53 Festival de Tap Dance criado no ano de 2000, cujas edições já aconteceram em diversas cidades do 
estado de São Paulo. Dirigido por Christiane Matallo. 

 



63 

tradição com a grande distância existente entre o  solo em que estão fincadas minhas 

raízes e aquele em que ela se origina.  

 
3 DANÇAR DE SAPATO BRANCO 
 

Neste capítulo lanço um olhar retrospectivo à minha trajetória artística, 

relendo-a a partir da perspectiva racializada que venho buscando amadurecer a partir 

do processo de letramento racial proporcionado a mim, primeiramente, pela interação 

com colegas no seio mesmo da arte que pratico e, posteriormente, pelas leituras e 

discussões vivenciadas na pós-graduação, durante a escrita desta dissertação. Nesta 

retrospectiva, procuro tecer relações relevantes entre a maneira como se deu minha 

formação e profissionalização em Tap Dance e conceitos oriundos dos estudos sobre 

racialidade, tais como o de branquitude crítica (CARDOSO, 2010) e pacto narcísico da 

branquitude (BENTO, 2002; 2022). O ponto de vista aqui adotado é o do sujeito 

branco que busca tomar consciência de sua identidade racial, compreendendo o 

processo histórico que engendra o privilégio branco, e assumindo a responsabilidade 

de agir para desconstruí-lo.  

 
Os privilégios que resultam do pertencimento a um grupo opressor é um dos 
conflitos a serem enfrentados, particularmente, pelos brancos anti-racistas. 
Esse conflito pessoal tende a emergir no momento em que se visibiliza a 
identidade racial branca. Desta forma, a branquitude crítica segue mais um 
passo em direção à reconstrução de sua identidade racial com vistas à 
abolição do seu traço racista, mesmo que seja involuntário, mesmo que seja 
enquanto grupo. A primeira tarefa talvez seja uma dedicação individual 
cotidiana e, depois, a insistência na crítica e autocrítica quanto aos privilégios 
do próprio grupo. (CARDOSO, 2010. p. 624)  
 
 

​ E que outro ponto de vista adotar, se não este? Se esta pesquisa interpela a 

maneira como o Tap Dance é atravessado pelo racismo e seus desdobramentos, este 

autor, branco, só pode ter como objeto de seu olhar a branquitude, mantendo sempre 

em vista que esta e o “racismo estrutural são pedaços da mesma engrenagem. 

Branquitude não é ter pele clara. É se beneficiar do conjunto de violências, exclusões 

e aniquilamentos que produzem privilégio.” (WERNECK, 2023, p. 120). Aventurar-me 

fora desse escopo seria incorrer no erro de falar a partir de um lugar que desconheço 

 



64 

e que não me pertence, reforçando os silenciamentos mesmos que buscamos 

combater.  

 
Além do trabalho constante, lidar com esse desafio exige, em primeiro lugar, 
que o racismo deixe de ser um problema apenas dos movimentos negros, e 
que o combate a essa forma de opressão se torne um projeto concreto de 
toda a sociedade, uma vez que está profundamente imbricado na construção 
do nosso país. Mais do que isso, os caminhos para desarticular essa estrutura 
estão na própria compreensão dos mecanismos que estabelecem privilégios e 
hierarquias raciais. Compreender o lugar das pessoas brancas na produção e 
reprodução do racismo é condição fundamental para o seu enfrentamento. 
(BENTO et al, 2023, p. 5) 
 

 
Coloca-se então o desafio: qual o lugar de fala de um autor branco que se 

propõe a escrever sobre Tap Dance, uma dança afrodiaspórica, tendo por foco a 

improvisação, que é um de seus traços mais emblemáticos enquanto herança 

africana? A estratégia adotada aqui é a de um olhar que se inverte e focaliza uma 

ausência. Ausência esta sentida por mim desde cedo como uma espécie de desejo ou 

necessidade de algo que o ambiente em um primeiro momento não me ofereceu; 

ausência esta que busquei preencher de dentro para fora, através da prática artística; 

ausência que, por fim, na trajetória desta pesquisa, vim a identificar como o eco 

distante do profundo apagamento por que passou o Tap Dance desde sua origem no 

chão estadunidense até tocar meu coração no cantão em que moro, a mais sulina 

capital do Brasil.  

Assim, neste capítulo, revisito minha estrada na arte compreendendo-me dentro 

de uma vivência (muito mais do que uma cor de pele, embora esta seja um fator 

condicionante desta vivência) branca. Mas evito o olhar que se dobra sobre si mesmo. 

Olho para esta vivência dentro de um tempo e um espaço específicos e convido o 

leitor a observar comigo o ambiente que é o substrato desta vivência. Como foi 

conhecer, aprender e me profissionalizar em Tap Dance no meio da dança 

portoalegrense, gaúcho, brasileiro? Que atravessamentos posso apontar entre esse 

meio que me educou e a branquitude que lhe caracteriza, tanto em termos dos 

privilégios engendrados quanto das lacunas ocasionadas pelo apagamento dos 

saberes afrodiaspóricos? 

Vale dizer ainda que esta escrita não se propõe a dilacerar o respeito e o afeto 

 



65 

que tive e tenho pelos familiares e mestres que me conduziram na vida e na arte do 

Tap Dance, nem pelos diversos espaços de estudo e trabalho que viabilizaram minha 

caminhada. Muito simplesmente, busco olhar com rigor para minha própria 

caminhada, me posicionando de maneira inequívoca quanto a um tema que é central 

para o entendimento da sociedade brasileira, desde este lugar de mundo específico 

que é o Tap Dance. Que este texto seja um convite aos que me nutriram e 

estimularam nesse caminho, para que possamos continuar juntos essa reflexão tão 

necessária. 
 
A fragilidade branca é uma sociologia da dominação, da forma como nós 
mantemos nossas posições e as protegemos. Não há algo único que cria isso, 
são vários fatores. Primeiro, temos o individualismo, uma ideologia muito 
preciosa, que nos permite nos isentarmos das forças de socialização, que nos 
permite ficar irritados. Só o fato de que hoje estamos falando de pessoas 
brancas, em termos gerais, deixa muitas pessoas brancas irritadas, porque 
“você não me conhece, você não sabe como sou diferente”. Segundo, temos a 
ideologia da meritocracia, de acordo com a qual nós temos o que temos 
porque trabalhamos duro, não porque trabalhamos duro dentro de um sistema 
que recompensou o nosso trabalho duro. Portanto, quando isso é 
questionado, diz respeito às nossas identidades. Outro fator é o binarismo do 
bem e do mal, a ideia simplista de que o racista é uma pessoa ruim, que 
conscientemente não gosta das pessoas baseando-se em raça e que 
intencionalmente quer feri-las. O racista seria uma pessoa ruim, e eu não sou 
essa pessoa. Se eu sou uma pessoa boa, eu não posso ser racista. Se você 
sugerir que sou racista só por eu ser branco ou branca, em uma sociedade 
que está hierarquicamente estruturada em assimetrias de raças, na minha 
cabeça, você está questionando o meu caráter moral, e eu tenho que 
defender o meu caráter moral. (...) Há várias contradições, mas não precisa 
ser racional, só precisa funcionar para retirar o racismo da discussão e 
proteger o status quo, que é o racismo sistêmico. (DiAngelo, 2023, p. 10-11) 

 
3.1 BERÇO BRANCO  
 

Pontuo, de início, o fato de minha família, tanto pela ascendência materna 

quanto paterna, ter suas raízes no município de Caçapava do Sul, na região central do 

estado do Rio Grande do Sul.  

Meus pais, Nelson Vargas Dias e Angélica Sophia Costa Dias, ambos brancos, 

são descendentes de antigos proprietários de terras dessa região, tendo vivido uma 

infância rural. Por diversas razões, mantive sempre um contato mais estreito com o 

tronco materno de minha árvore genealógica. As inúmeras conversas com minha mãe 

e suas irmãs, principalmente minha tia Dalila Cenira da Costa, vem sendo as fontes a 

 



66 

partir das quais posso mergulhar no passado de minha família e compreender o solo 

em que estão fincadas minhas raízes. Foi a partir dessas conversas que conheci meus 

avós maternos (falecidos antes de eu nascer), e um pouco também de meus bisavós. 

Foi também ouvindo-as que compreendi a força e inteligência das mulheres de minha 

família, sempre no cerne de tomadas de decisão fundamentais para os seus, sempre 

pensando à frente de seu tempo.  

Pensar nestes personagens que tão visceralmente me constituem com um 

olhar atento às questões raciais levanta contradições desconcertantes. Exemplifico 

narrando um episódio que considero central, vivenciado por meus avós, por ter 

repercutido de maneira definitiva em todas as gerações posteriores de minha família 

materna.  

Minha avó materna, Ana Cândida Moraes da Costa, teve 6 filhos: Dalila, 

Deodato, Clotildes, Angélica (minha mãe), Cláudio e Adroaldo. Teve todos os filhos 

entre os anos 30 e 40 do século XX, em sua própria casa, como era comum acontecer 

no ambiente rural da época. Vivia, a família toda, e agregados, na fazenda de 

propriedade de meu avô, Deodato Alves da Costa. Meu avô, por sua vez, era um 

homem letrado. Não apenas era um apreciador da leitura, encomendando livros e 

jornais na cidade que eram trazidos para serem lidos, por vezes em voz alta para os 

filhos presentes, como era um conhecedor de leis, agindo por vezes como contador ou 

mesmo juiz de paz na comunidade rural da qual participava. Neste fecundo ambiente 

em que cresceu minha mãe, não faltou também a música: meu avô tocava a viola de 

doze cordas, e minha avó dedilhava o bandolim.  

Não que fosse uma vida luxuosa. Trabalhava-se, muito, desde criança, e “a 

guaiaca nunca estava cheia dos cobres”, para usar uma expressão regional.  A renda 

da família vinha, primordialmente, dos produtos da terra, principalmente gado.  

Quando aproximava-se o momento de as filhas ingressarem no que então se 

chamava “ginasial” (uma fase da educação básica da época que equivale, grosso 

modo, ao que hoje entendemos como Fundamental 2, do sexto ao nono ano), minha 

avó expressou o desejo de que a família se mudasse para uma cidade em que suas 

filhas pudessem seguir seus estudos. Gostaria de salientar este fato: minha avó 

mobilizou o desenraizamento de toda a família do ambiente em que viviam há 

 



67 

gerações em função da convicção de que suas filhas mulheres deveriam ser, no 

futuro, economicamente autônomas, e da percepção de que isto dependia das 

oportunidades educacionais condizentes. Isto em meados dos anos 1950, em um 

ambiente rural! 

E foi o que aconteceu. A fazenda foi vendida (para meu avô paterno, diga-se de 

passagem), e meus avós maternos mudaram-se para  Santa Cruz, município de 

colonização alemã em que minha mãe concluiu seus estudos. Após a escola, minha 

mãe ingressou no curso de Geografia da UFRGS, e não muito depois iniciou sua 

carreira no magistério, profissão na qual veio a se aposentar. Em sua estrada de vida, 

minha mãe casou-se, deu à luz e criou uma menina e três meninos (dos quais eu sou 

mais novo). Em nossa criação, percebo que reverberam os valores dos meus avós: a 

convicção de que a educação é o caminho para a autonomia, o respeito pelas artes, e 

a paixão desmedida pelo ato de ler. 

Não é difícil para mim costurar essa linha entre meus avós e a pessoa que ora 

escreve esta dissertação. Naturalmente, esta é uma história da qual me orgulho e na 

qual meu senso de identidade está fortemente enraizado. No entanto, não percamos 

de vista o objetivo deste subcapítulo, a saber, a observação do privilégio branco, e da 

maneira como este é herdado, na constituição de minhas oportunidades educacionais 

e profissionais. Para tanto, “rebobinemos um pouco a fita”, e façamo-nos algumas 

perguntas desconfortáveis.  

Minha família, tanto pela ascendência materna quanto paterna, é branca. Em 

que pesem os violentos processos de miscigenação dos imigrantes europeus com 

pessoas de origem indígena e africana - processos estes que, com toda probabilidade, 

são parte de minha árvore genealógica, apesar da ausência de registros - minha 

família apresenta fenótipo que é percebido em seu contexto como branco.  

Dito isto: se olharmos esta narrativa com cuidado, perceberemos que ela está 

intrinsecamente ligada a dois direitos básicos que foram e são sistematicamente 

negadas à população negra brasileira, e de maneira ainda mais desvelada no século 

XIX, época em que minha família já estava estabelecida na região central do Rio 

Grande Do Sul: a propriedade da terra e o direito à educação. 

Minha família não soube pontuar o momento primeiro em que meus ancestrais 

 



68 

firmaram o direito à propriedade de terras gozado por meus avós. Mas uma 

perspectiva histórica talvez nos coloque na direção certa:  

 
A parte rica do Rio Grande do Sul e outras regiões do Brasil é o presente de 
cotistas do passado. As políticas de colonização do país foram as aplicações 
concretas de políticas de cotas. Aos servos, camponeses, mercenários, 
bandidos, ladrões, prostitutas da Europa foi acenado com a utopia cotista. 
Ofereceram-lhes, em primeiro lugar, um lugar para ser seu, um espaço para 
produzir, representado pelo lote de terra; uma colônia para que pudesse 
semear o seu sonho. E lhes alcançaram juntas de bois, arados, implementos 
agrícolas, sementes, e o direito de usar a natureza — a floresta, os rios e 
minerais — para se capitalizarem. No processo, milhares não conseguiram 
pagar a dívida colonial e foram anistiados. E quando ressarciram foi em 
condições módicas. Sendo cotistas do Brasil, puderam superar a maldição de 
miseráveis, pobres, servos, e de execrados socialmente [o que eram 
considerados na Europa]. Muitos sequer podiam montar a cavalo, hoje, seus 
descendentes são até patrões de Centro de Tradições Gaúchas, mas 
condenam as cotas, a mão, a ponte, o vento benfazejo, que mudaram a vida 
de suas famílias. [E tudo isso conquistado também com a invasão e o 
extermínio de povos, como territórios dos charruas, minuanos, kaingangs e 
guaranis…].(GOLIN apud BENTO et al 2023, p. 51-52) 

 
Ponderemos: em que condições ter-se-ia dado a migração de meus avós para 

Santa Cruz sem o aporte financeiro representado pela venda da fazenda, cuja 

propriedade pode ser traçada à migração europeia para o Estado? Dito de forma 

simples: fosse minha família uma família não-branca, teria ela terras para vender 

financiando o movimento migratório que resultou na educação de minha mãe?  Ou 

ainda: o quão menores seriam as probabilidades de meus avós terem sido 

alfabetizados caso fossem pessoas pretas? Lembremos que à época do surgimento 

da  educação pública no Brasil, no século XIX, seu acesso era proibido aos 

escravizados e seus descendentes, e que este quadro só se modificou no século  XX 

(BARROS, 2016). Levemos a hipótese ao extremo: não fosse meu avô um amante 

das letras (alfabetizado, portanto), teria minha mãe se tornado a contumaz leitora que 

tanta influência teve e tem em minha vida? 

Chega finalmente a mim a linha deste raciocínio: não fossem as oportunidades 

educacionais (e, por conseguinte, profissionais) desfrutadas por minha família, 

oportunidades estas ligadas ao direito à educação e à propriedade legalmente 

negados às pessoas pretas em um passado não muito distante, teria minha família 

condições de bancar a dispendiosa formação em dança que resulta hoje em minha 

 



69 

trajetória profissional? 

Invertendo esta mirada: estariam abertas, mesmo que no horizonte do 

imaginário, as possibilidades de futuro que meus avós e meus pais puderam 

vislumbrar e tiveram condições de trilhar, para o sujeito negro do interior do Rio 

Grande do Sul na virada do século XIX para o XX, e na primeira metade deste último? 

Naturalmente, estas conjecturas, expressas em tantos pontos de interrogação, 

são simples especulação. Mas através desta especulação, que é apoiada pela 

reflexão crítica sobre dados históricos, faço o exercício de tatear a substância mesma 

das condições que me permitiram trilhar o caminho até aqui. Deste exercício, concluo, 

para além de qualquer reflexão sobre mérito pessoal, duas coisas que são, de fato, 

apenas uma: as condições que me permitiram estudar e trilhar com certa facilidade um 

caminho profissional, estão sendo construídas pelo menos desde a época de meus 

avós; e muito provavelmente esta construção não teria sido possível, caso meus avós 

tivessem sido pessoas pretas. 

Mas talvez então fosse eu hoje herdeiro das riquezas culturais e espirituais 

engendradas pela resistência e criatividade das comunidades de descendentes de 

africanos no Brasil, a despeito de todas essas agruras. Riquezas estas que neste texto 

não me cabe requisitar, mas que fazem parte do tecido essencial que funda a cultura 

do nosso país, quer saibamos identificá-la ou não, quer queiramos admitir ou não.  

Arrisco: Talvez aí o germe da ausência, da necessidade, do desejo. 

 

3.2 CONTEXTO DE FORMAÇÃO 
 

“Fui educado em Tap Dance a partir de uma ótica europeizada e 

embranquecida”. 

Ao rever minha trajetória artística, penso que esta afirmação se aplica. Mas a 

aparente simplicidade destas treze palavras condensa um emaranhado imenso de 

complexidades. A concisão da frase não dá conta, por exemplo, de explicar todo o 

processo de construção de conhecimento que me conduziu à possibilidade de, hoje,  

fazer esta afirmação; não dá conta, também, de contextualizar o sujeito Leonardo, 

branco, adolescente, estudante de Tap Dance nos anos 90 e sem nenhuma 

 



70 

consciência crítica sobre questões raciais, dentro de um quadro histórico que, para ser 

adequadamente compreendido, precisa de uma mirada mais abrangente que englobe, 

mesmo que superficialmente, a colonização das Américas, o surgimento do Tap Dance 

nos EUA no seio da comunidade africana em diáspora, a maneira como este é 

apropriado e descaracterizado pelos mecanismos culturais hegemônicos brancos em 

seu território de origem e, por fim, sua importação para o Brasil já no século XX 

(importação esta que se deu, também, sob a égide do apagamento); a frase resulta 

ainda insuficiente para explicar minimamente as relações entre tudo que foi 

enumerado acima e a ação do racismo estrutural.  

“Fui educado em Tap Dance a partir de uma ótica europeizada e 

embranquecida.” Repito mentalmente a frase e me dou conta que, no que tem de 

desnorteante (talvez, então, suleante?), serve bem ao propósito de expressar o olhar 

fragmentado e confuso de quem, tendo o espelho do pacto narcísico54 (BENTO, 2022) 

estilhaçado em suas mãos, precisa descobrir o que fazer dos cacos que restam. Ao 

iniciar por esta afirmação, creio encaminhar o que vem depois de maneira adequada, 

a saber, mostrando a perspectiva branca e eurocêntrica pelo que é: longe de ser 

“verdade universal”, não mais que uma perspectiva historicamente construída e 

passiva de ser relativizada e questionada. (e não à toa me vem a imagem do espelho 

quebrado. Não nos ensina o mito iorubá55 que cada um que encontra um caco do 

Espelho da Verdade, em mil pedaços partido, vê uma faceta possível do todo? E não 

será o exercício aqui feito justamente o de aprender a não confundir com o todo o 

fragmento que reflete apenas a face de quem o contempla?) 

De saída, assumo a responsabilidade de falar de mim e dos meus de maneira 

crítica e responsável. O respeito e a gratidão pelas mestras de quem brotei e vicejei 

no Tap Dance são uma parte importantíssima de quem eu sou, assim como o são 

suas marcas em meu fazer artístico, minha maneira de sapatear e minha caminhada 

55 Tomei contato com esta narrativa em aula da disciplina “Práticas Cênicas e Relações Étnico-Raciais e 
de Gênero”, conduzida pela professora Celina Nunes de Alcântara neste PPGAC no primeiro semestre 
de 2024.   

54 O conceito de Pacto Narcísico da Branquitude, cunhado por Maria Aparecida Silva Bento, delineia os 
acordos silenciosos feitos entre pessoas brancas no intuito de fazer a manutenção de seus privilégios, 
dentre os quais o de conferir à branquitude um status de  “norma” que lhe permite esquivar-se do dever 
de compreender e responsabilizar-se pela própria racialidade, projetando assim o ônus da racialização 
somente sobre as pessoas não-brancas.   

 



71 

no mundo. Mas isso não me impede de contextualizar essa herança de saberes e 

afetos em um quadro historicamente consciente e socialmente crítico. Frases como 

“naquele tempo era assim”, “era normal” ou “nós não sabíamos”, usadas para mitigar o 

impacto da confrontação com a racialidade, não são propositivas, não impulsionam as 

mudanças que necessitamos na sociedade. Penso que, na verdade, contribuem 

justamente para a naturalização do racismo, ou mesmo da negação de sua existência. 

Assim, tento conciliar esta aparente contradição lançando um olhar aguçado para meu 

contexto de formação; um olhar que decante de minha herança sapateante tanto os 

preciosos nutrientes que me constituem quanto aquilo que necessita ser revisto, em 

nova moldura crítica. 

Talvez pretensiosamente, almejo ser a herança destas mestras em processo 

vivo de tomada de consciência.  

Comecei a estudar Tap Dance com a professora Isabel Willadino no ano de 

1994, com dez anos de idade. Eu residia no município de Sertão Santana com meus 

pais em um sítio, mas já fazia viagens semanais a Porto Alegre para estudar piano e 

teclado fazia um ano. Fui apoiado neste processo por minha tia Dalila Cenira da 

Costa, que me hospedou em sua casa neste e em outros momentos críticos de minha 

caminhada, além de ter financiado meus estudos em arte durante toda  infância e 

adolescência. Dalila é mãe de Isabel; minha primeira professora de Tap e primeira 

referência de profissional da dança é minha prima-irmã.  

À época em que iniciei os estudos em Tap na então chamada Escola de Ballet 

Karin Ruschel (situada na Zona Sul de Porto Alegre e um dos primeiros espaços de 

dança a abrir as portas ao trabalho de Isabel), a cena sapateadora Porto Alegrense e 

Sul Rio Grandense era bastante pequena56. Havia poucos profissionais no mercado e 

pouquíssima informação disponível. Era bastante popular nesta época e contexto o 

uso de um método de ensino de Tap Dance de autoria de Al Gilbert, composto de fitas 

VHS e discos de vinil (reproduzidos à exaustão pelos professores de Tap em fitas 

cassete) com exercícios organizados em um molde que se assemelha aos de aulas de 

56Nos primeiros episódios do podcast A Voz Dos Pés (idealizado e produzido por este autor) realizei 
entrevistas com profissionais do Tap que fizeram parte de minha formação e tiveram grande relevância 
no impulsionamento desta arte no Rio Grande do Sul, em especial nas décadas de 1990 - 2000. O 
conjunto das entrevistas tece uma narrativa que ilustra belamente a história do Tap neste espaço-tempo 
específico. Disponível em https://open.spotify.com/show/7zAhitKlGlKqrPmJugUX9C . 

 

https://open.spotify.com/show/7zAhitKlGlKqrPmJugUX9C


72 

ballet. Este método, como outros semelhantes populares na época, era composto de 

exercícios de aquecimento e barra, diagonais e variações coreográficas, em uma 

organização progressiva de dificuldade dos elementos da técnica. Ainda em 

aproximação com metodologias oriundas do ballet, o método oferecia um repertório 

musical composto especialmente para os exercícios, arranjado ao piano, além de 

cartilhas com explicações e partituras destes exercícios. Não raro, este método era 

usado por professores sem formação aprofundada em Tap Dance em aulas de tap 

realizadas nos quinze minutos finais das aulas de ballet, “para melhorar o ritmo e 

trabalhar a musicalidade” (sempre tendo em vista a melhoria da performance no 

ballet). É importante chamar a atenção para o fato de que referências como Al Gilbert, 

embora estadunidenses, filiam-se a uma estética europeizada. 

Brenda Dixon Gottschild, pesquisadora das danças afroestadunidenses, em 

artigo publicado em 2005 intitulado Whoa! Whiteness in dance? (título cuja tradução 

poderia ser “Opa! Branquitude na dança?”) pontua diferenças entre estéticas e 

códigos corporais das danças de origem europeia, comparando-as com as de outras 

matrizes, dentre elas a africana. Trago a citação não apenas como recurso para 

melhor visualizarmos essas diferenças ao longo desta argumentação, mas também 

para salientar uma vez mais o fato de que, ao falarmos de branquitude/negritude, ou 

colocarmos a oposição afrocêntrico/eurocêntrico, estamos fazendo questionamentos 

sobre heranças culturais cujos valores expressam-se no campo das artes através de 

certas escolhas estéticas. 

 
Apesar da nossa herança cultural compartilhada e de muitos empréstimos 
culturais de um grupo para outro, certas posições, atitudes corporais, formas 
de expressão e movimentos estão associados às culturas europeias — 
brancas —, enquanto outras estão associadas às culturas africanas e outras 
culturas não brancas, em todo o mundo. Aqui estão alguns exemplos: 
 
Europeu: dança de casal, com o homem e a mulher frente a frente, em um 
quase abraço. 
Culturas africanas e mundiais: dançar em filas, formações circulares ou 
individualmente. 
Europeu: alinhamento vertical do tronco (às vezes rígido, como visto no Irish  
Step Dancing, com os membros controlados pela coluna ereta. O tronco pode 
inclinar-se ou dobrar-se, mas as partes individuais (ombros, caixa torácica, 
quadris e pélvis) não são articuladas separadamente. 
Africano: "dançar muitos tambores", ou permitir que as partes individuais de 
um tronco flexível (ombros, caixa torácica, quadris e pélvis) se movam 

 



73 

independentemente. Encontramos essa qualidade no jazz e no tap dance, 
bem como em formas de dança euro-africanas, como o flamenco, e em 
formas mundiais do Sudeste Asiático e do subcontinente indiano. No 
flamenco, o arco na parte superior das costas é exagerado e os quadris 
podem responder livremente às batidas e percussões dos pés. Em muitas 
outras formas do mundo, os joelhos são dobrados, com o tronco inclinado 
para a frente e as nádegas inclinadas para trás, no que foi chamado de pose  
"get down" pelo historiador de arte da Universidade de Yale, Robert Farris 
Thompson. 
Europeu: pés esticados e levantados, dança com sapatilhas (e para bailarinas, 
o uso de sapatilhas de ponta para exagerar essa qualidade) e um contato 
hesitante com o chão, de modo que haja uma sensação leve e arejada. O arco 
lateral e o dedão em ponta são enfatizados. A qualidade característica é 
flutuante.  
Culturas africanas e mundiais e muitas formas de dança moderna europeia: 
dança-se descalço, com o pé em contato total com o chão, frequentemente 
com os pés flexionados intencionalmente ao levantar a perna ou saltar. A 
qualidade característica é enraizada. 
Europeia: braços líricos e arredondados, fluindo em uma linha contínua. 
Culturas africanas e mundiais e muitas formas de dança moderna europeia: 
braços angulares e flexionados, delineando o braço, o antebraço e as mãos 
como unidades separadas. Essa preferência estética é particularmente 
evidente nas danças do Sudeste Asiático e da Índia, que possuem um 
vocabulário específico de "mudras" para as mãos. (GOTTSCHILD, 2005, 
tradução nossa)57 
-​  

A pressão exercida pelo referencial europeu sobre a estética do Tap Dance foi e 

vem sendo sentida por mim ao longo do caminho de diversas maneiras (embora só 

mais recentemente eu consiga pontuar este fato como produto de relações raciais). Na 

57 Despite our shared cultural heritage and a great deal of cultural borrowing from one group to another, 
certain positions, body attitudes, ways of phrasing and ways of moving are associated with 
European—white—cultures, and others are associated with African cultures and other non-white 
cultures, worldwide. Here are a few examples: European: couple dancing, with the male and female 
facing each other while in a quasi-embrace. African and world cultures: dancing in lines, circular 
formations, or individually.European: vertical torso alignment (sometimes rigidly so, as is seen in Irish 
step dancing), with limbs controlled by the erect spine. The torso can tilt or bend, but the individual parts 
(shoulders, rib cage, hips, and pelvis) are not articulated separately. African: “dancing many drums,” or 
allowing the individual parts of a flexible torso (shoulders, rib cage, hips, and pelvis) to move 
independently. We find this quality in jazz and tap as well as in Euro-Afro dance forms such as flamenco 
and in world forms from Southeast Asia and the Indian subcontinent. In flamenco, the arch in the upper 
back is exaggerated and the hips are allowed to freely respond to the tapping, percussive feet. In many 
other world forms the knees are bent, with torso inclined forward and buttocks tilted backwards, in what 
has been called a “get-down” pose by Yale University art historian Robert Farris Thompson.European: 
pointed, lifted feet, dancing in shoes (and for ballet women, the use of pointe shoes to exaggerate this 
quality), and a tentative contact with the ground, so that there is a light, airy feeling. The lateral arch and 
pointed toe are emphasized. The characteristic quality is airborne.African and world cultures and many 
forms of European modern dance: barefoot dancing, the foot making full contact with the ground, often 
with intentionally flexed feet when lifting the leg or jumping. The characteristic quality is earthy. 
European: lyrical, rounded arms, flowing into one continuous line.African and world cultures and many 
forms of European modern dance: angular, bent arms delineating upper arm, lower arm, and hands as 
separate units. This aesthetic preference is particularly evident in Southeast Asian and Indian dancing, 
which has a specific vocabulary of “mudras” for the hands. (GOTTSCHILD, 2005) 
 

 



74 

infância, em especial, se fazia presente a sugestão de que, embora eu “sapateasse 

bem”, precisava fazer aulas de outra modalidade para “trabalhar as linhas de torso e 

braço”. Ora, que linhas eram desejadas? As linhas longilíneas e verticais  consonantes 

com o discurso, também muito presente em meu ambiente, de que “o ballet é a base 

para todas as danças”. Imagine a minha surpresa quando a ampliação de meus 

referenciais levou ao entendimento de que o Tap é uma dança cuja cultura, em sua 

origem, valoriza individualidades, diferenças, vozes particulares. Este entendimento foi 

definitivo para selar de maneira definitiva minha relação com o Tap Dance, e foi 

também  a fagulha de meu interesse pela improvisação, que se apresentava como um 

modo de expressão em que a expressão individual era enfatizada. 

 
Ainda hoje a formação clássica aparece reproduzida inquestionavelmente 
como gramática e forma de treinamento em dança, entendida como essencial 
para o bom desempenho profissional. No âmbito da formação dos artistas da 
dança a técnica do balé clássico muitas vezes atuou como modo de higienizar 
as qualidades e formas de movimento, submetendo o corpo a uma disciplina 
responsável por afinar os corpos num projeto expressivo eurocentrado. 
(FERRAZ apud GORI, 2024, p. 105-106)  

 

Retomando a narrativa sobre minha iniciação no tap, relato que até onde eu 

tenha podido vivenciar ou presenciar, improvisação era assunto completamente 

desconhecido em terras gaúchas até aquele momento. A lacuna representada pela 

ausência da improvisação é um de vários fatores a ilustrar que o referencial de Tap 

Dance disponível nesta Porto Alegre pré-internet e pré-Youtube não se relacionava 

com os referenciais afrodiaspóricos discutidos no capítulo anterior desta dissertação.  

Outra angústia que se fez presente desde muito cedo (e que guarda relação 

direta com a ausência da improvisação) foi a percepção de que nas aulas que eu 

cursava o som do sapato era, antes de mais nada, percebido como contagem, 

número. Havia a valorização de uma limpeza métrica dos sons, cada um em um 

tempo que era expresso em termos de números e subdivisões soadas como vogais 

(um, dois, três a-e-a, cinco e seis e sete, oito). Mas eu sentia que a precisão do tempo 

não necessariamente resultava em criações rítmicas interessantes ou relacionadas de 

maneira mais profunda com a música trabalhada no exercício ou coreografia. 

Parecia-me que a música funcionava tão somente como um metrônomo, uma marca 

 



75 

de pulsação, e que o som do sapato não era considerado música.  

Encontro no testemunho do mestre Sandman Sims (1979) importantes 

elementos para o entendimento deste processo de descolamento entre o Tap e seu 

caráter de dança percussiva:  

 
Não existiam escolas de dança como existem hoje. Na maioria eram escolas 
de dança para crianças ricas, e as crianças pobres tinham que aprender na 
rua. Então a questão era meio que essa, porque as crianças negras tinham 
que aprender na rua, e a gente via as crianças ricas indo para escolas de 
dança. E a nossa dança vinha da alma. O que a gente sentia, ouvia, o som… 
e a dança deles vinha da contagem, 1, 2, 3, 4, 5, 6 ...E de certa maneira, tudo 
isso se misturou. Mas existia uma diferença na dança. Tão diferente quanto a 
noite do dia. (NIEREMBERG, 1979. Tradução nossa.58) 
 

​ Ora, no universo africano e afrodiaspórico som e movimento são indissociáveis 

e estão a serviço de uma comunicação que se faz complexa, profunda e cheia de 

sentido (não muito tempo antes desta escrita ouvi um professor de ballet de Porto 

Alegre expressar sem pudor a noção de que “ninguém se importa com esses 

barulhinhos que vocês fazem, as pessoas querem ver cena, historinha”. Eis posta a 

hierarquia de saberes, expressa em um descaso com o elemento sonoro que se 

pretende universalizante, em vez de perceber-se como deficiência).  

Penso que a desconexão do Tap de seu fundamento mais basal, que é a 

produção de ritmo, seja um índice cristalino da brutalidade do apagamento sofrido por 

essa forma de arte, nascida no bojo da cultura jazz, mas feita produto comercial de 

alcance mundial através da Broadway e do cinema musical, com suas estéticas 

predominantemente visuais e ritmos “palatáveis”.  

O contexto de dança vivenciado pelo Leonardo de dez anos de idade em Porto 

Alegre, bastante semelhante a este em que a dança “vinha da contagem” descrito por 

Sims, era percebido como “O Mundo Do Tap”, e não como “Um Mundo Possível” (o 

momento em que o espelho se quebraria, trazendo as necessárias problematizações, 

ainda encontrava-se longe no horizonte). Em minha educação para a dança na 

58 “There was no dancing schools like they are now. And there was mostly dancing schools for rich kids, 
and poor kids had to get it in the streets. So that’s what that kind of pertained to because black kids had 
to get in the street and we’d watch the white kids go to dancing school and… our dancing was from the 
soul, like, what we felt, what we heard, the sound…  and their dancing was from count, one, two, three, 
four, five, six… and in a way it all blended in. But there was a difference in the dance. Day and night.” 
(NIEREMBERG, 1979)  
 
 

 



76 

infância, dentro do universo específico em que circulei nestes primeiros anos, através 

da ausência mesma do referencial afrodiaspórico na maneira como o Tap me foi 

apresentado, operava o apagamento, o embranquecimento. 

Tudo isso aponta para o fato de que o processo de embranquecimento deste 

Tap que se desenvolve em Porto Alegre neste primeiro momento  se dá já na seleção 

dos materiais e referenciais que são importados dos Estados Unidos para o Brasil. 

Levanto a seguinte hipótese: ao processo de apagamento ocorrido ainda na terra de 

origem do Tap Dance sobrepõe-se uma outra camada, expressa na maneira como a 

seleção dos materiais a serem importados para o Brasil buscou atender a critérios 

estéticos da branquitude, em detrimento daqueles conectados a saberes e corpos 

afrodiaspóricos. 

Abro as questões sobre o sapateado no Brasil com a pergunta: Você já viu 
uma pessoa preta sapateando? Destaco algumas características adiante 
sobre o modo do sapateado no Brasil. O seu começo se dá de forma 
institucional. O sapateado vem a partir das academias de dança que 
começaram a proliferar ao longo do século XX no Brasil. O modus operandi é 
do ballet, mesmo quando obviamente são propostas diferentes. Profusões e 
vendas de metodologias, os modelos possíveis de produção do sapateado, 
como ser professor, ter um evento de sapateado, ter ou estar em uma 
companhia, são os únicos modos que até então temos de se estar 
sapateando. Essa lacuna produzida pela falta de conhecimento das fundações 
do sapateado direciona a este fazer exclusivo de estilo. Reproduzimos o 
entretenimento musical importado de outra época, como num refrão 
arranhado. Com Adichie (2019) nos relembra do perigo da história única. A 
tomada do todo por uma parte única, tanto do legado histórico quando da 
reprodução do sapateado do entretenimento, replica infinitamente o refrão da 
formatação dos corpos pelas academias de cursos livres, impossibilitando a 
singularidade, o diálogo, a troca, o sapateado como comunicação. E com isso, 
negligenciamos a potência que poderia se pensar as condições e os corpos 
que aqui temos para produzir sapateado. Importamos uma concepção de Tap 
Dance, embranquecida, elitista, a partir do entendimento do ballet sobre dança 
e sobre os corpos. Excluímos a possibilidade da diferença se operar pela 
dança, pelos corpos em movimento. (SANTANA, 2021, p. 2970) 

 

À ausência dos saberes pretos na maneira de dançar e ensinar o Tap 

somava-se ainda a ausência quase absoluta de pessoas pretas convivendo comigo no 

ambiente da dança.59 Sobre isto, creio que as palavras do mestre Sandman Sims, 

59 E aqui faz-se indispensável mencionar o bailarino negro Robson Lima Duarte. Quando iniciei meus 
estudos em Tap, na década de 1990, Robson já trabalhava com Tap Dance na cidade de Porto Alegre. 
Ele é o único sapateador negro de que me lembro deste período inicial de minha formação. Robson 
nasceu no ano de 1962 em Recife (PE). À época da escrita deste estudo segue atuante na cena da 
dança contemporânea.  

 



77 

citadas acima, são válidas também para explicar o que eu presenciei: o 

atravessamento econômico do racismo não permitia (e ainda não permite) a muitas 

pessoas pretas usufruir desta arte criada por sua própria cultura uma vez que esta é 

feita “produto de elite” pelas escolas de dança, economicamente inacessível para 

pessoas pretas vivendo em um contexto racista.    

Durante esta escrita, reflito sobre o quão crucial é a maneira como se apresenta 

às crianças uma dada cultura. Entendo que neste momento abre-se uma 

importantíssima janela de oportunidade para fundar novos mundos e almejar novos 

futuros. Aquilo que é transmitido pelo adulto à criança é, pelo menos em um primeiro 

momento, compreendido por esta como “A Verdade”; omitir, nesta oportunidade, é 

apagar, de maneira por vezes irreversível. E aqui se faz necessário distanciar a 

mirada, porque reflexões sobre racialidade são demasiado amplas para serem 

pensadas apenas pelo prisma da vida individual. Esta se vê atravessada por 

processos que extrapolam em muito seu tempo e espaço de vivência, e desafiada a 

entender como seu limitado escopo se conecta a processos bastante mais 

abrangentes.  

Assim, ao pontuar a omissão representada pela ausência do referencial 

afrodiaspórico em minha formação em Tap, emolduro minha trajetória individual e o 

contexto particular em que aprendi esta dança em um quadro coletivo, social, que me 

situa conectado a um processo histórico, econômico e cultural longo que perpetua 

injustiças, e do qual se faz necessário tomar consciência para, através do 

aprofundamento dos saberes e da transformação da maneira de transitar no campo 

profissional, assumir a responsabilidade para com a reparação histórica (e nisto reside 

inescapável responsabilidade individual). Fomos criados, condicionados e educados 

em uma estrutura racista, e como tal carregamos, inevitavelmente, pontos de vista, 

maneiras de nos relacionar e de agir no mundo que colaboraram com a perpetuação 

do racismo. Entender tudo isso de maneira lúcida é, penso eu, o ponto de partida para 

engendrar mudanças. 

É correto afirmar que as criações estéticas da dança negra do passado e do 
presente são criações de artistas, pesquisadores e docentes motivados em 
elaborar estratégias para tornar visível um modo particular de pensar, criar e 
fazer danças negras, em uma atmosfera ainda predominante no Brasil, de 
invisibilidade e de preconceito para com a arte e a dança produzidas a partir 

 



78 

dos valores civilizatórios africanos, ou seja, que são valores distintos dos 
valores civilizatórios europeus. Para Silva e Calaça (2006), os valores 
civilizatórios africanos devem ser conhecidos, pois trata-se de valores de 
povos arrancados à força do seu continente, povos com culturas 
aprofundadas sobre o seu contexto social, político, com saberes e domínios 
no âmbito de sua religiosidade, filosofia, estética, arte e forma de existir. 
Nessa perspectiva, a ideologia eurocêntrica, visando expropriar, expoliar, 
explorar, subalternizar e, consequentemente, escravizar esses povos, cria 
uma visão deturpada do povo africano como um povo destituído de sabedoria 
e de conhecimento. (CONRADO, SANTOS, PAIXÃO, 2022, p. 9) 

  

No eco desta citação pontuo algumas das muitas lacunas na informação 

disponível para o sapateador Porto Alegrense dos anos 90 justamente para ilustrar a 

triste eficácia do apagamento histórico, e não para justificar essas faltas. Por exemplo: 

antes da popularização da internet e de plataformas de vídeo como o Youtube nos 

anos 90, os vídeos a que eu tinha acesso como referências históricas de Tap Dance 

eram quase que exclusivamente de sapateadores brancos atuando em cinema 

musical (lembro vivamente de um VHS do documentário That’s Entertainment60, 

gravado de algum canal de TV a cabo, que assisti vezes sem conta, vendo números 

clássicos de Fred Astaire e Gene Kelly). É bem verdade que o acesso a material em 

vídeo sobre Tap Dance era dificílimo na época. Mas o próprio fato de as escassas 

referências disponíveis serem de artistas brancos filiados a uma estética 

embranquecida pode ser rastreado de volta ao apagamento histórico. Por que essas 

referências, e não outras? 

E quando se fala de Tap Dance/Sapateado, qual imagem que primeiro nos 
chega? As respostas mais frequentemente são: Hollywood, Broadway, 
musicais ditos ‗clássicos‘, o barulho e a curiosidade que geram as chapinhas 
de metal, os sapatos, roupas elegantes, homens e mulheres brancos, Fred 
Astaire, Shirley Temple, ―Cantando na chuva, Claudia Raia… (SANTANA, 
2021, p. 2964) 

A esta pergunta seguem-se outras, em uma emaranhado gigantesco. Por que 

as produções do cinema preto estadunidense com cenas estreladas por astros como 

Bill Robinson e Jeni Legon61 não foram importadas para o Brasil, dubladas e 

televisionadas, como as de Fred Astaire e Ginger Rogers? Ou ainda: quais seriam as 

61 Tais como o filme “Hooray For Love” (1935). Direção de Walter Lang.    

60 Documentário realizado em 1974, com direção de Jack Haley Jr, feito  em comemoração aos 50 anos 
da produtora de filmes Metro-Goldwyn-Mayer.  

 



79 

implicações do fato de que os primeiros brasileiros a viajar para os Estados Unidos 

para estudar Tap Dance terem sido pessoas brancas (e aqui o privilégio branco se 

manifesta na própria possibilidade de poder pagar por uma viagem desse tipo)? Que 

informações, oriundas de que fontes e vivências, viajaram de volta ao Brasil nos 

corpos destes profissionais? De que maneira a leitura particular do Tap Dance 

desenvolvida por estes profissionais acabou sendo potencializada pelo fato de, pelo 

menos antes da popularização da internet, estes pioneiros terem se tornado quase 

que a única fonte de informação disponível sobre o tema em solo brasileiro? E que 

pensar do fato que esta informação, escassa como se fazia, era transmitida a um 

público majoritariamente branco detentor do poder econômico necessário para bancar 

as aulas destes professores? 

Retomo a meada desta narrativa contando sobre minha primeira professora de 

Tap. Isabel Willadino foi e é um referencial definitivo de profissional da dança para 

mim. Ela foi a primeira pessoa a me perceber como um possível profissional do Tap 

Dance, criando todas as condições (tanto subjetivas quanto concretas) para que meu 

desenvolvimento se desse de maneira vigorosa. Com ela aprendi solidamente as 

bases da técnica. Aprendi também sobre a conduta ética do profissional da dança 

(neste sentido, sua condução durante minha adolescência foi crucial). Trago também 

dela a noção precoce da dança como sendo, para além de entretenimento ou 

atividade física, um complexo campo de conhecimento que engloba, mas extrapola em 

muito essas duas categorias. Minha formação como seu aluno de Tap Dance (e, mais 

tarde, jazz dance) começou em 1994 na Escola de Ballet Karin Ruschel, e 

estendeu-se por oito anos, nos quais ela proporcionou a mim e a meus colegas uma 

formação em dança profunda e ampla. Frequentávamos as aulas e dançávamos seus 

trabalhos coreográficos nos espetáculos de final de ano, em uma rotina comum em 

escolas de dança… mas para além disso, éramos estimulados a coreografar nossos 

próprios trabalhos, buscando uma linguagem pessoal; aproveitávamos todas as 

oportunidades disponíveis para estar no palco, fosse esse palco o Centreventos Cau 

Hansen do Festival de Dança de Joinville (SC), uma escola de periferia, uma praça, 

um asilo ou algum dos muitos festivais de dança do interior do Rio Grande do Sul, aos 

quais ela nos levava, a mim e outras tantas crianças, para que tivéssemos a 

 



80 

oportunidade de conhecer e estudar com os mestres do Tap Dance do sudeste do 

Brasil. 

 

Figura 7: Festa na Roça - Coreografia de Isabel Willadino (1999) 

  
Na imagem, da esquerda para a direita: Caroline Bicocchi, Mariah Resende, Lauren Brondani, Ana 

Lúcia Borges, Leonardo Dias, Gabriella Castro e Rebeca Brack.  
 

 

Isabel - a Bel -  nunca teve medo de assumir plenamente seu papel em nossas 

vidas como educadora, e nunca hesitou em nos proporcionar tudo que considerasse 

importante para nossa formação - inclusive o olhar para a responsabilidade social do 

artista, em decidido movimento de nos auxiliar a “furar a bolha de percepção” 

representada pelas quatro paredes da escola de dança através do contato direto com 

diversas realidades. Este olhar socialmente responsável é um dos fios condutores de 

toda a sua carreira, e talvez tenha em sua docência na Escola Preparatória de Dança 

de Porto Alegre62, uma poderosa trincheira da dança dentro da escola pública, sua 

62 A Escola Preparatória de Dança é um projeto de formação em dança criado em 2014 numa parceria 
entre as Secretarias Municipais da Cultura e da Educação da Prefeitura de Porto Alegre. As EPDs 

 



81 

ação mais emblemática. 

Por toda essa coragem e disponibilidade, e por toda confiança em mim 

depositada, serei sempre grato e inspirado. Não tenho certeza se, aos 42 anos, estaria 

escrevendo hoje esta dissertação, sem este vigoroso impulso em meus primeiros 

passos. 

Para aprofundar o entendimento do contexto de meus primeiros anos de 

formação, retomo aqui as maravilhosas viagens nas quais Isabel levava a mim e 

outros discípulos a diferentes cantões do Rio Grande do Sul para experimentar-se em 

palcos e workshops. Nesta época, por iniciativa de Heloísa Bertoli63, depois 

reverberando nos trabalhos de Isabel e outras professoras de Porto Alegre, começava 

um contato de pessoas do Rio Grande do Sul interessadas em Tap Dance e 

profissionais do sudeste brasileiro, região em que o acesso e disseminação da 

informação sobre esta arte encontrava-se bastante mais avançado nesta época. Foi 

neste movimento que diversos festivais de dança gaúchos começaram a contratar 

estes mestres para workshops e apresentações. Foi nesta época também que 

aprofundou-se a colaboração entre profissionais do Tap do Rio Grande do Sul, que 

permitiu a criação dos primeiros eventos específicos da modalidade nestas terras. 

Neste contexto, que vivenciei entre meados da década de 1990 e os primeiros anos 

do século XXI, testemunhei a vinda ao sul de professores como Marchina (SP), Amália 

Machado (RJ), Kátia Barão (SP), Adriana Salomão (RJ), Cíntia Martin (RJ), e Steven 

Harper (RJ).  

A interação com estes professores foi responsável por um enorme avanço das 

perspectivas do Tap no Rio Grande do Sul. Inúmeras possibilidades técnicas, rítmicas, 

corpóreas e coreográficas foram adicionadas ao repertório dos tap dancers gaúchos 

nesta época, assim como uma primeira janela para a cena dos festivais de tap no 

sudeste do Brasil. Foi através destes mestres que se deu em mim, pela primeira vez, a 

percepção de que o universo do Tap era muito mais amplo do que aquilo que eu 

63 Nascida em 1956 na cidade de Rio Grande (RS), Heloísa das Neves Bertoli é uma das precursoras do 
Tap Dance gaúcho. Tive o prazer de entrevistá-la no podcast A Voz Dos Pés. Confira neste link: 
https://open.spotify.com/episode/1dUV2FlreJ8mGzh3epJox6?si=r2ezdf5fQ8SyMLCEbLRN5Q 
 

funcionam em 5 Escolas de Ensino Fundamental na periferia do Município de Porto Alegre e atendem 
300 alunos com formação de 15 horas/aula em diversos estilos de dança no contra turno escolar.  

 

https://open.spotify.com/episode/1dUV2FlreJ8mGzh3epJox6?si=r2ezdf5fQ8SyMLCEbLRN5Q


82 

conhecia. Desbravar este universo e tornar-me um destes mestres tap dancers que 

detinha a mágica possibilidade de viajar o Brasil compartilhando conhecimentos 

tornou-se o anseio que definiu, de uma vez por todas, o desejo de profissionalizar-me 

nesta arte.  

​ Faz-se necessário mencionar que os mestres mencionados acima são pessoas 

brancas que têm vivências importantes de formação em solo estadunidense. Os 

conhecimentos por eles partilhados conosco continham, em vários casos, importantes 

elementos da evolução histórica, técnica e estética do Tap Dance que até então nos 

eram desconhecidos. Penso que a presença deles no Rio Grande do Sul foi 

importante para sintonizar o Tap Dance por aqui feito com o que poderíamos chamar 

de “o estado da arte” em solo nacional nos anos 1990-2000. Ainda assim, a 

informação sobre a história do Tap nos chegava escassa, em pequenos fragmentos - a 

única aula de História do Tap a qual me lembro de ter atendido nesta época versava 

exclusivamente sobre o cinema musical branco. E o tema da improvisação, pelo 

menos nos eventos dos quais tive oportunidade de participar, fazia-se de todo 

ausente.   

 
3.4 PROFISSIONALIZAÇÃO 

 

No ano de 2001 Isabel abriu e passou a dirigir uma escola de dança chamada 

Laboratório da Dança64, na qual deu continuidade ao trabalho de docência iniciado na 

Escola de Ballet Karin Ruschel, agora em um espaço sob sua direção. Inicia-se aí a 

segunda etapa de minha educação no Tap Dance. Foi no querido “Lab” que se deu a 

transição em que Isabel me legou suas turmas de Tap, iniciando assim minha trajetória 

como professor em uma momento em que ela já entrevia meu futuro nesta arte (a 

partir deste momento ela voltou sua atenção de maneira exclusiva ao jazz dance, 

modalidade que ainda leciona, e também à direção da escola, deixando o Tap Dance 

ao meu encargo).  

64 O Laboratório da Dança funcionou em Porto Alegre de 2001 a 2018, sendo não apenas um centro 
formador de diversas linguagens de dança mas também um ponto focal a partir do qual foram 
concebidos vários espetáculos. Teve sua primeira sede no Bairro Menino Deus, e as duas posteriores 
do Bairro Cidade Baixa.  

 



83 

Concomitantemente, foi nesta fase que ela me estimulou a buscar por conta 

própria a informação atualizada no sudeste do Brasil, o que deu início a uma série de 

viagens ao interior de São Paulo e ao Rio de Janeiro para participar, como estudante, 

dos festivais de Tap que aconteciam na região. Nestes festivais tive contato, pela 

primeira vez, com artistas estadunidenses. Lembro-me vivamente de cursos nestes 

eventos da primeira década do século XXI com grandes nomes como Chloe Arnold, 

Dormeshia Sumbry-Edwards, Jason Samuels Smith, Aaron Sanders e Derick Grant - 

todos artistas pretos e conectados às raízes da tradição do Tap. Embora o impacto 

destas novas referências em todos os aspectos do meu sapatear tenha sido 

avassalador e permanente (em especial por serem improvisadores extremamente 

fluentes com um nível técnico que desafiava minha compreensão), minha percepção 

da questão racial durante a adolescência era praticamente nula, e nem de maneira 

distante me ocorreu associar a maneira nova (para mim) de pensar o Tap que me era 

apresentada então à conexão com a matriz afrodiaspórica, mesmo a despeito de 

todos estes mestres serem pessoas pretas. Eu simplesmente carecia do 

conhecimento histórico e da capacidade crítica para fazer essas associações. Tanto 

um como outro foram sendo construídos ao longo dos anos seguintes. 

Nestes mestres e em outros que vim a conhecer ao longo da estrada, encontrei 

algo que já vinha intuindo e pelo que ansiava, mas não conseguia nomear nem situar 

adequadamente: a percepção do Tap como força de comunicação musical, e a 

improvisação como sua forma performática por excelência. Ao longo do caminho fui 

amadurecendo a compreensão de que estes são modos de expressão historicamente 

enraizados na cultura do jazz e, por conseguinte, na matriz afrodiaspórica. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



84 

 Figura 8: Leonardo Dias e Dormeshia Sumbry-Edwards

 
                             Campinas, c2005. Fonte: Acervo pessoal do autor. 

 

 

Conviver com estes artistas ajudou-me a compreender que meu anseio pela 

improvisação como forma de expressão não apenas era legítimo como apontava para 

uma vertente histórica central do Tap, além de iluminar um possível campo de 

experimentação que me atraía fortemente. Assim, desde o início de minha carreira fui 

introduzindo, tanto na docência como em meus primeiros experimentos cênicos, 

dinâmicas de improvisação. O ambiente era propício: o Laboratório da Dança, escola 

em que eu agora lecionava Tap, e que mais tarde vim a co-dirigir, oferecia-me plena 

 



85 

liberdade de experimentação, além de uso irrestrito do espaço  nos horários em que 

não havia aulas (foi neste tempo que desenvolvi o hábito, que procuro manter, de 

praticar sozinho, fazendo a manutenção da técnica e experimentando diferentes 

processos criativos). Além disso, o ingresso no Curso de Bacharelado em Artes 

Cênicas em 2001 (e a posterior transferência interna para a Licenciatura em Teatro) 

me abriu as portas para uma diversidade de modos de jogar, improvisar e tornar o 

corpo disponível para a troca. Estas vivências, por sua vez, reverberaram na minha 

maneira de pensar as aulas de Tap, auxiliando-me a romper o paradigma do espelho, 

conectado à frontalidade e ao aprendizado por imitação de sequências coreografadas 

de antemão, buscando maneiras de promover a espontaneidade e a interatividade. Foi 

também nesta época que comecei a assistir a shows de jazz nos bares da Cidade 

Baixa, o bairro boêmio, por excelência, da cidade de Porto Alegre. Assistir a 

incontáveis gigs do Sexteto Blazz65, por exemplo, me ajudou a entender o modo 

básico de operação do Bebop Jazz, o que por sua vez me permitiu decifrar o que se 

passava nas performances improvisadas de grandes mestres como os que citei acima, 

além de outros que passavam a ser acessíveis a mim com o advento do Youtube (foi 

nessa época que tomei conhecimento, por exemplo, da existência de Jimmy Slyde, 
.que passou rapidamente a ser “quem eu queria ser quando crescesse”).  

Na ausência de uma conexão direta com a tradição afrodiaspórica do Tap (e 

mesmo da consciência de que esta existia), que só teria sido possível se eu tivesse 

nascido em um lugar e um tempo diferentes, meu anseio por compreender os 

meandros da improvisação foi construindo, de maneira empírica e algo solitária, um 

conhecimento que tinha por base os materiais de que eu dispunha: minha formação 

em Teatro, minha experiência musical (que incluía, como vim a compreender mais 

tarde, as vivências da infância), e material que a internet começava a disponibilizar 

com um pouco mais de abundância, tudo isso tomando corpo em jam sessions 

esporádicas, projetos cênicos baseados em improvisação, e horas, muitas horas de 

prática apaixonada.  

De lá para cá, consolidou-se o compromisso de fazer do interesse pela 

65 Conjunto de jazz portoalegrense criado no final da década de 1990, liderado pelo flautista Franco 
Salvadoretti 
 

 



86 

improvisação um tema de pesquisa, isso antes mesmo de inserir-me formalmente na 

pesquisa acadêmica. Quando o Laboratório da Dança fechou suas portas em janeiro 

de 2019, a necessidade de reorientar minha trajetória no Tap levou-me a criar o 

Projeto Ilha - Pesquisa em Tap. Este projeto, que presentemente conduzo, nada mais 

é do que  a expressão concreta de minha necessidade de pensar, dialogar, escrever, 

produzir conhecimento a respeito de minha prática e da arte do Tap Dance de forma 

mais ampla. ILHA tornou-se a identidade guarda-chuva de diversas iniciativas, tais 

como a promoção de cursos,  jam sessions e apresentações, a criação de um site que 

acolhe textos de minha autoria e de outros sapateadores com os quais estabeleci 

contato, a criação de material didático online e um podcast chamado A Voz Dos Pés, 

no qual desenvolvo entrevistas com tap dancers brasileiros e de diferentes países da 

latinoamérica, tradução e veiculação de textos sobre Tap, dentre outros temas. A partir 

da criação deste projeto comecei a fortificar relações de troca com a comunidade 

sapateadora brasileira para além do Rio Grande do Sul e mesmo do Brasil, o que me 

ajudou a ampliar meu horizonte de percepção a respeito de como esta mesma 

comunidade se organiza. Nesta época comecei a fazer meus primeiros trabalhos em 

eventos de Tap Dance fora de Porto Alegre. Tais trânsitos começaram a despertar em 

mim, ainda que de maneira incipiente, a percepção das questões raciais que 

atravessam o tap dance.  

 
3.4 NOTAS DE CAMPO: “CADÊ A IMPROVISAÇÃO?” 

​  

​ Neste subcapítulo faço uma breve reflexão sobre o que pude observar a 

respeito das práticas de improvisação em Tap Dance em meu trânsito profissional, 

enfocando deste os seguintes aspectos: o trabalho como professor de Tap em 

diversas escolas de dança de Porto Alegre e arredores; a participação em projetos 

artísticos em que a improvisação se fez presente; e a participação como professor, 

palestrante e performer em eventos importantes do calendário do Tap Dance 

brasileiro. 

​ Minha docência como professor regular de Tap em escolas de dança deflagrou 

não apenas a ausência quase geral de noções sobre improvisação como mesmo um 

 



87 

franco desinteresse e desconfiança para com o tema. Mostra-se demasiado comum, 

inclusive, uma reação de pânico à ideia da “criação espontânea”. Este é um cenário 

com o qual venho me deparando desde o meu período de iniciação profissional, e a 

respeito do qual procuro fazer certa militância no sentido de plantar as sementes da 

improvisação em cada novo espaço em que venho a trabalhar.  

​ Penso que vários fatores contribuem para este ambiente hostil à improvisação 

nas escolas de dança. Por um lado, podemos pensar que a improvisação é um 

expediente que não necessariamente contribui para as construções coreográficas que, 

via de regra, são a prioridade desses espaços, que têm em seu espetáculo de final de 

ano a culminância do processo criativo a cada ano letivo.  E neste sentido, é preciso 

observar a relação entre produto e processo, e a maneira como esta é percebida pelos 

alunos, já que um ensino de dança voltado para o produto coreográfico nesse meio 

enfatiza, com bastante frequência, a boa execução técnica, a memorização das 

sequências e a adequação da performance a um padrão determinado pela cultura de 

dança a que o professor/coreógrafo se sente filiado (ora, “tem que ficar bonito pro dia 

do show”). Em oposição, dinâmicas de improvisação têm o potencial de desacomodar 

essas “verdades” tão arraigadas. Onde está o produto? Ora, não precisa haver 

produto. Se há comunicação, se há troca entre os participantes, a improvisação é 

“bem sucedida”. E o certo? E o errado? O belo, o feio? Como transitar na insegurança 

de buscar uma voz pessoal na ausência de um argumento de autoridade estética 

pautado por um professor? Como buscar o “si mesmo” em uma cultura de dança tão 

fortemente calcada na adequação dos corpos a um padrão externo? 

​ Defendo o argumento de que o medo e a hostilidade em relação à improvisação 

estão enraizados em uma cultura de dança que vê no espetáculo e na conformação 

dos corpos a uma dada estética sua finalidade única. À frontalidade do palco italiano 

soma-se ainda a presença do espelho em sala de aula, reforçando de maneira 

acachapante e excessiva a noção de autocorreção e autocrítica, feitas sempre a partir 

do sentido da visão, mas tornando ainda mais invisível o outro em sala de aula. Assim, 

quando o círculo é proposto e, de súbito, o outro descobre e é descoberto pelo aluno, 

e a escuta (tanto a literal, auditiva, quanto metafórica, no sentido de perceber 

amplamente) se sobrepõe à visão pela exigência da comunicação rítmica, a mudança 

 



88 

de paradigma se faz tão abrupta que a ansiedade surge de maneira quase inevitável. 

​ Ao longo dos anos como professor de Tap dediquei inúmeras horas de trabalho 

justamente à pesquisa, elaboração e experimentação de estratégias para introduzir a 

improvisação neste ambiente que a ela se mostra tão pouco aberto. Este “atrito entre 

paradigmas” apresenta-se como um obstáculo considerável, com raízes profundas e 

ramificações diversas. Penso que a ausência da improvisação nas escolas de dança 

relaciona-se à distância (por vezes expressa em um discurso hierarquizante) entre o 

ensino que nelas se faz e formas de viver a dança conectadas a um outro conjunto de 

valores (tais como o brincar, a expressão individual, a troca, a partilha). Formas de 

dança que, por vezes, estão “ali do outro lado da rua”, “na esquina”, brotando dos 

nutrientes do solo local. E nesta lacuna o Tap se perde na tradução, já que custa ao 

olhar “balletizado”, depois de décadas de raspagem e embranquecimento, 

compreender e aceitar que o Tap é primo-irmão do Passinho, do Samba, da Capoeira. 

Assim, creio ser correto afirmar que meu trabalho como professor de Tap nesses 

espaços busca criar pontes entre esses dois universos, na esperança que estas 

pontes ajudem a levar o Tap um pouco mais “para perto de casa”.     

​ Uma vez mais busco aprofundar a discussão justapondo percepções advindas 

dos dois pontos da Diáspora Negra entre os quais transita este estudo. Rui Moreira 

dos Santos (2019) nos entoa uma perspectiva brasileira sobre o tema:  

(...) nas artes da cena, mais especificamente na dança cênica profissional aqui 
desenvolvida, é muito comum a desconsideração dos legados culturais da 
África negra e dos povos indígenas. Habitualmente são consideradas 
estéticas primitivas ou folclorizadas. Talvez isto se dê, pelo fato de que os 
processos de formação dos artistas estão embasados na super valorização do 
aculturamento que tem como mote discursos canônicos  eurocêntricos e 
práticas corporais que pouco dialogam com o exercício das culturas nacionais. 
(SANTOS, 2019) 

Em responso, nos ensinam, desde os Estados Unidos, Robbins e Wells (2019): 

Dada a história, a estética e a estrutura da sua forma de arte, os sapateadores 
do século XXI participam claramente numa tradição de improvisação 
afrocêntrica, independentemente de os próprios bailarinos se identificarem ou 
não como afro-americanos. Historicamente, os observadores europeus e 
euro-americanos interpretaram mal a dança afro-americana improvisada como 
instintiva e não aprendida e não conseguiram compreender o treino rigoroso 
que ocorre nos seus espaços sociais ostensivamente informais (Malone 1996: 
28). Mesmo fora das práticas estéticas afrocêntricas, uma hierarquia 
racializada frequentemente se mapeia em discursos de improvisação e 
contribui para o seu estatuto relativamente baixo; a improvisação, associada à 

 



89 

expressão espontânea e corporal, é marginalizada em relação à coreografia, 
em que a distância temporal entre a criação e a performance sugere um 
processo estudado e cerebral. (...). Dentro deste espaço discursivo carregado, 
os estudos sobre improvisação de dança afrocêntrica realizam um delicado 
ato de equilíbrio, pois procuram validar a complexidade destas tradições sem 
reforçar o próprio sistema eurocêntrico que cria a necessidade de defender a 
improvisação negra em primeiro lugar.” (ROBBINS E WELLS, 2019 p. 4. 
Tradução nossa.66) 

  

Reforço ainda uma vez: todo o quadro apontado aponta para um profundo 

apagamento dos valores afrodiaspóricos nos quais o Tap e suas práticas 

improvisacionais se fundamentam. A argumentação feita no segundo capítulo deste 

texto busca dar conta de delinear estes valores, intrinsecamente comunitários e 

celebratórios. Através do contraste, busco evidenciar a lacuna.  

Na contramão desta tendência, é possível observar belas iniciativas voltadas à 

improvisação na cidade de Porto Alegre. Há sementes sendo regadas com o devido 

cuidado. Como exemplo, trago as rodas de improviso promovidas por professores de 

Tap da cidade, que possibilitam aos seus alunos vivenciar a improvisação fora do 

espaço da escola de dança67.   

 

 

 

 

 

 

 

67 No link a seguir, registro em vídeo de uma roda de improviso promovida por este autor no Parque da 
Redenção em 2017.  Tap Nick do Laboratório da Dança (março de 2017)

66 “Given the history, aesthetics, and structure of their art form, rhythm tappers in the twenty-first century 
clearly partake in an Afrocentric improvisatory tradition, whether or not the dancers themselves identify 
as African American. Historically, European and EuroAmerican observers have misread improvised 
African American dance as instinctual rather than learned and failed to understand the rigorous training 
that occurs in its ostensibly informal social spaces (Malone 1996: 28). Even outside Afrocentric aesthetic 
practices, a racialized hierarchy frequently maps itself onto discourses of improvisation and contributes 
to its relatively low status; improvisation, associated with spontaneous, corporeal expression, is 
marginalized relative to choreography, in which the temporal distance between creation and 
performance suggests a studied and cerebral process. (...) Within this fraught discursive space, 
scholarship on Afrocentric dance improvisation performs a delicate balancing act as it seeks to validate 
the complexity of these traditions without reinforcing the very Eurocentric system that creates the need 
to advocate for black improvisation in the first place.” (ROBBINS E WELLS,2019 p. 4) 

 

https://youtu.be/2B0FBFljDX0?si=IgCouEJtBdup4S-M


90 

                   Figura 9: Roda de Tap na Orla do Guaíba (2025) 

 

           Evento promovido pela sapateadora Karen Pohlmann. Fonte: acervo pessoal 

 

Como exemplo de projetos artísticos voltados para a improvisação em Tap na 

cidade de Porto Alegre, menciono duas iniciativas em que tive oportunidade de 

trabalhar. A primeiro, intitulada “Duelos de Sapateado”, foi idealizada e promovida por 

Heloísa Bertoli, com direção artística de Leonardo Stenzel e deste que vos escreve. 

Organizava-se na forma de duelos de improvisação livre entre sapateadores de 

diversas vertentes, tais como o Flamenco68, a Chula e o Tap, contando também com a 

presença de músicos familiarizados com as musicalidades próprias a cada um desses 

modos de sapatear. Foi realizado em teatros públicos da cidade em três edições 

anuais, de  2009 a 201169.  

Em uma linha semelhante, o projeto Sapateando Sem Fronteiras, promovido 

69 Confira um trecho de um destes espetáculos em https://youtu.be/zfiOjiJTImk 

68 Neste trecho da dissertação são mencionadas diversas danças percussivas. O Flamenco, de origem 
andaluza; a Chula, da cultura gaúcha brasileira; e o Malambo, enraizado no folclore argentino. Todas 
essas danças são, à sua maneira, “sapateados”, e esta consideração reforça o argumento da defesa do 
nome “Tap Dance” em oposição às formas “sapateado” ou “sapateado americano”, no sentido de que o 
nome original preserva a historicidade da forma de arte, ao passo que os apelidos por aqui inventados 
apagam essa historicidade diluindo-a em uma categoria ampla e genérica.  

 

https://youtu.be/zfiOjiJTImk


91 

pela Tanguera Estudio de Danza no ano de 2023 com recursos do FAC - Pró 

Cultura/RS, reunia o Malambo, o Flamenco, a Chula e o Tap (tendo a mim como  

representante deste último) em ações diversas que incluíam aulas práticas abertas ao 

público, palestras e um espetáculo cujo mote era a interação improvisada entre os 

sapateadores das diversas vertentes e os músicos correspondentes a cada uma das 

vertentes de sapateio. 70   

 

                            Figura 10: Sapateando Sem Fronteiras  

 
Na foto, da esquerda para direita: Gustavo Rosa (Percussão), Marcelo Verii (Chula), Leonardo Dias 

(Tap Dance) e Renato Müller (Acordeon). Fonte: foto de Nando Espinosa (2023) 
 

​ Em relação à improvisação em festivais específicos da modalidade, observo 

que esta se faz presente, principalmente, de três maneiras. As aulas de improviso na 

grade de cursos; as jam sessions; e os cutting contests. É bastante comum que os 

festivais de Tap tenham alguns ou todos destes três eventos em sua grade.  

​ De forma geral, as aulas de improvisação, embora ricas e diversificadas em 

suas propostas, constituem uma parte muito pequena da carga horária dos eventos 

70 No link a seguir, a aula que ministrei neste projeto. Todas as ações do projeto têm seus vídeos 
disponibilizados no mesmo canal. https://www.youtube.com/watch?v=rOuDYWwVaYg&t=1571s 

 

https://www.youtube.com/watch?v=rOuDYWwVaYg&t=1571s


92 

(não raro, apenas uma aula em eventos que duram vários dias).  

​ Nas jams e cutting contests a que tive oportunidade de atender  (cuja dinâmica 

foi descrita anteriormente nesta dissertação), observei complexas contradições. Por 

um lado, são eventos muito aguardados pelos participantes dos festivais, em que é 

restituído algo do caráter comunitário, circular e celebratório, bem como a ênfase na 

produção de ritmo e na comunicação musical (sobretudo quando há um olhar sensível 

dos organizadores e professores dos eventos para o víés de aprendizado e troca 

dessas experiências). Por outro lado, é possível perceber diversas tensões em 

interação nesses ambientes. As ansiedades já mencionadas levam boa parte dos 

participantes a sentirem-se intimidados e não participarem dos jogos (especialmente 

quando estes estudam Tap em espaços que não cultivam a cultura da improvisação). 

E neste sentido, o cutting contest difere - ou deveria diferir - da jam session. Ora, o 

cutting é uma competição, e é compreensível que este caráter competitivo 

sobreponha-se em certa medida a uma interação mais descontraída, já que há um juri 

com o poder de “cortar” (eliminar participantes, utilizando para isso critérios que 

variam, mas que costumam transitar entre a complexidade técnica, a precisão rítmica, 

a inventividade e a “atitude” durante a comunicação que se estabelece). E há também 

em jogo o ganho de status, visibilidade, e mesmo premiações, que vão de sapatos de 

Tap profissionais de preço bastante elevado a bolsas de estudos em variados festivais 

de Tap. Podemos argumentar, com base no estudo feito até aqui, que a competição é 

parte da tradição desta arte, e que o desenlace destes duelos sempre teve resultados 

bastante concretos na vida daqueles que neles se aventuraram. No entanto, em certas 

jam sessions tive a impressão de que a interação, que neste caso deveria ser muito 

mais leve e festiva, recebia o “vazamento” de toda essa sobrecarga de expectativas 

ligadas à competição, transformando o que deveria ser um jogo rítmico num palco 

para o estabelecimento de reputações onde a comunicação rapidamente é sacrificada 

em prol de uma virtuose descontextualizada, afastando ainda mais diversos 

entusiastas de sentir-se à vontade e simplesmente participar. 

Durante a escrita desta parte da dissertação me veio vivo na memória o cutting 

contest do festival Tap In Rio do ano de 2022, em que a sapateadora  Rebeca 

 



93 

Pereira71 era responsável pela apresentação e pelo comando. Na cena, o juri, 

composto por professores do festival, sentava-se ao fundo. À frente destes os 

competidores reuniam-se em semicírculo e, no primeiro plano, em contato direto com 

a plateia - da qual eu fazia parte - que amontoava-se em uma das salas de aula do 

Centro Avançado de Dança, estava Rebeca, conduzindo o jogo de maneira tão 

particular que me marcou de maneira indelével.  

 
(...) A minha relação com a batalha no geral ela começa antes do 
festival de Tap, eu acho que isso é muito importante de se dizer. Anos 
atrás a minha mãe trabalhava no Festival de Dança de Nova Iguaçu, 
que ainda existe. Ele já foi considerado o maior do Rio e um dos 
maiores do Brasil. O que acontecia é que Nova Iguaçu era organizado 
pela minha madrinha, Tereza Petsold. E aí, Leo,  nesse festival eram 
seis dias de evento e um desses dias era um dia totalmente de 
urbanas. Então tinha batalha de danças urbanas que acontecia dentro 
do SESC Nova Iguaçu. E aí que essa batalha era sempre um 
momento assim pra mim. Eu assistia aquela batalha com olhos 
brilhando, arregalados, assim, e sempre muito interessada em como 
as pessoas trocavam dentro de uma batalha das danças urbanas. E 
por mais que eu fosse nova - eu devia ter  uns uns cinco,seis, sete 
anos, por aí, sabe? A gente sabe que o ser humano, ele  guarda 
essas memórias, ainda que de forma inconsciente. E eu lembro que 
era sempre muito foda, muito interessante ver como a galera das 
danças urbanas criava música -  criava música não, criava 
movimentação, improvisando. Depois de um tempo eu parei de 
participar de batalhas de Tap, comecei a ir pra festival e comecei a 
assistir batalhas de rima. Nas áreas de rima, nas rodas culturais né? 
Batalha de rua mesmo, sabe? E aí é outra coisa que eu acho que faz 
toda diferença quando a gente fala de batalha de Tap em relação ao 
meu comando. Eu tenho várias formas de batalha que eu participei, 
sendo a batalha de danças urbanas quando eu assistia, a batalha de 
Tap quando eu participava e a batalha de rima, quando eu também 
assistia. Eu tive uma fase ali de 2016 pra 2018 que a batalha de rima 
era algo… não “muito importante na minha rotina”, mas era algo que 
tava sempre ali, eu assistia vídeos, eu participava, foi quando eu 
entendi um pouco mais da cultura hip hop e, sendo muito sincera, tudo 
tá muito ligado por ser parte da cultura preta, né? (...) Então me 
convidaram pela primeira vez pra apresentar a batalha do Tap in Rio - 
isso deve ter uns três anos. (...) E quando você chama uma pessoa 
preta pra visitar uma batalha, o que eu penso é que já que eu to aqui 
vamos trazer aquilo que eu sei, aquilo que eu gosto de fazer pra dar 
mais sentido a isso.(...) Pra que não seja só uma competição, mas 
algo que todo mundo tá compartilhando, que eles têm em comum. E aí 
na batalha de rima ele tinha uma um grito que era assim: se tu ama 
essa cultura como eu amo essa cultura grita HIP! e aí a plateia entrava 
HOP! E aí continuava, se tu ama essa cultura como eu amo essa 

71 Nascida e criada em Nova Iguaçu em 2001, tap dancer, coreógrafa, professora, diretora do Based in 
BXD onde fomenta a arte de sapatear na periferia através de ações sociais, espetáculos, criações 
audiovisuais e eventos anuais na Baixada Fluminense. 

 



94 

cultura grita HIP! HOP! HIP! HOP! E aí tem várias outras, né? E aí 
naquele momento eu criei. Eh… só tinha um grito né? Era “ Tac 
ticadugudugu Tac ticadugudugu Tap in Rio! Tap in Rio!” Era um grito 
super besta assim mas que chamou a galera. No ano seguinte eu falei 
“cara, tem o grito do hip hop. vamos mudar isso?” e aí a gente criou: 
“se tu ama fazer flap, como curte um pullback, grita TAP! RIO! TAP! 
RIO! (...) O cutting ele é pra ser uma competição mas ele é pra ser 
uma competição fundamentada na raiz do Tap, que é a raiz da troca. 
(...) Eu acho que muitas coisas são erradas na batalha ainda, porque a 
gente fica tentando sempre entrar num quadrado que não precisa ser 
adentrado. (...)E eu acho que tudo que a gente pode fazer pra deixar 
essa distância do tap da sua raiz, a gente precisa fazer. (...) Eu acho 
que a partir do momento que eu entendi que eu tava naquela posição 
de comandar uma batalha e que eu tinha um certo conhecimento de 
outras batalhas, não tinha porque não trazer, pensando que essas 
outras batalhas que eu conheci eram todas realizadas e criadas, 
enfim, por pessoas pretas em sua própria cultura. Coisa que o Tap 
cada vez tem se afastado mais. (...) Então eu sinto que essa minha 
trajetória com as outras batalhas,  principalmente sendo uma mulher 
preta que faz Tap Dance, que é já dentro desses espaços super 
embranquecidos, elas precisam ser lembradas, elas precisam ser 
difundidas mesmo sabe? Pra que a gente não volte pra um lugar onde 
o tap ele é sempre baseado em competição. (...) E aí volta muito 
daquilo de como o Tap veio pra cá – a criação não, mas como as 
pessoas têm ensinado em nas escolas, o fato de você só encontrar 
Tap nas escolas de dança, eu acho que são uma série de fatores que 
influenciam pra gente ter o Tap Dance no lugar em que ele tá hoje em 
dia. Mas… eu sinto que de pouquinho em pouquinho, sabe, nessas 
brechas que eu eu tenho encontrado a gente tem feito um movimento 
superlegal de num festival, que já pelo nome deveria festejar, a gente 
consegue num cutting contest  trazer essa leveza e essa troca que 
sempre deveria ter tido antes. (...) E quando eu falo do meu pai72 nisso 
tudo, Léo, quando eu falo das das questões das batalhas e daquilo 
que eu escutava, daquilo que eu ouvia, tudo isso fez com que hoje eu 
conseguisse criar não só essas músicas, esses chamamentos na 
batalha, mas que eu criasse uma… pode soar até um pouco 
prepotente, tá? Mas uma figura personificada daquilo que eu quero 
que um festival seja, tipo, eu quero que pessoas pretas como eu, 
mulheres pretas como eu, estejam no lugar de apresentar conforme a 
raiz que ele tem, e não só conforme a raiz que ele tem mas com essa 
alegria que todos os meus antepassados, eu sendo uma descendente 
de hoofers73, sentiam quando eles dançavam. (...) Então a partir do 
momento que eu percebi a influência de tudo isso, isso também fez 
toda a diferença quando eu percebi a influência do ritmo que meu pai 
tocava no volante quando eu estava indo pra escola ou quando eu 
percebi a influência da batalha que eu assistia quando eu tinha 15, e 
conseguir passar isso pra frente, eu acho que é uma forma da gente 
entender que a partir desse momento que eu passo pra frente, esse 
conhecimento vai ser trocado de outras formas, trazendo, soluções e 

73 “Hoofer” é a maneira como os tap dancers da comunidade afroestadunidense designavam a si 
mesmos. É uma palavra que remete de maneira direta à tradição de improvisação e criação rítmica. É 
também uma palavra que designa uma altíssima honraria, mais comumente usada para referir-se aos 
mestres estadunidenses pretos de gerações mais antigas.  

72 Marcos Patrício, o pai de Rebeca, foi DJ especializado em Black Music, conforme Rebeca conta em 
outro ponto deste depoimento. Confira o depoimento na íntegra em https://youtu.be/MOTsuJFUoBM 

 

https://youtu.be/MOTsuJFUoBM


95 

novas formas de participar de festivais e, enfim. fomentar a batalha e a 
cultura do Tap Dance no Brasil. (Rebeca Pereira, em depoimento feito 
via áudio do Whatsapp em 18 de outubro de 2025) 

 

​ O depoimento gentilmente cedido a mim por Rebeca traz, desde dentro da arte 

vivida por uma profissional de destaque no atual cenário do Tap brasileiro, com intenso 

trânsito nos eventos da modalidade, uma síntese tão completa e contundente da 

argumentação que busco fazer com esta dissertação, que senti-me no dever de 

editá-lo o mínimo possível e encerrar com ele este capítulo. Limito-me a pontuar o 

quanto se faz evidente, a partir do relato, a dimensão do apagamento que, para além 

do caráter de injustiça e exclusão que lhe é inerente, resulta ainda no empobrecimento 

cultural e espiritual da forma de arte e da comunidade que em torno dela se organiza. 

 
4 ANÁLISE DO ESTÁGIO DE DOCÊNCIA 
 
​ Neste capítulo, que encerra este texto, faço uma reflexão sobre minha atuação 

no estágio de docência cumprido por mim como requisito para aquisição de créditos 

em meu curso de mestrado. O estágio foi realizado na disciplina Tópicos em Dança II, 

do curso de Licenciatura em Dança (ESEFID/UFRGS) ministrada pela Profª Drª 

Mônica Dantas, que dividiu comigo a condução das aulas, realizadas entre março e 

agosto de 2024 às terças e quintas-feiras, com nove alunas e alunos matriculados. 

Neste período, minha atuação como estagiário docente teve duração total de 30 

horas, cumpridas sempre às quintas, conforme acordo feito com a prof. Mônica, que 

conduzia às terças os demais estudos pertinentes à disciplina. 

​ O plano de estudos que elaborei para as aulas  tinha por enfoque precisamente 

o tema desta dissertação: a improvisação em Tap, entendida a partir de seu berço 

afrodiaspórico. As atividades práticas, de certa forma, continham uma síntese de 

diversos experimentos que eu já havia realizado em minha atuação como professor de 

Tap. No entanto, ao planejar as aulas, compreendi que este ambiente novo para mim - 

a graduação em dança - oferecia aberturas e possibilidades via de regra dificultadas 

ou negadas por outros espaços em que dei e dou aulas. Por exemplo: a condução de 

um percurso de aulas em que as práticas corporais fossem postas em diálogo com 

textos, vídeos e outros materiais que fornecessem contexto histórico e subsídio para 

 



96 

diversas discussões relevantes para a prática do Tap; ou mesmo a mera receptividade 

a um debate francamente político e crítico. Minha expectativa era a de que entre 

alunos de licenciatura de uma universidade pública esse tipo de abordagem seria 

recebida com uma naturalidade que não costumo encontrar em espaços  comerciais, 

onde as demandas da clientela - e, por tanto, da empresa/escola de dança que a 

recebe - são de ordem totalmente diferente. “Estou na universidade!”, pensei, “agora 

vai ser possível, finalmente, conversar sem restrições sobre tudo isso que vem me 

mobilizando tanto, e o  melhor, de sapato no pé! Que super oportunidade!” 

​ Foi com isso em mente que elaborei as dinâmicas que descrevo a seguir. Foi 

um planejamento que continha em seu germe a intenção de constituir um esforço de 

educação antirracista. Trago aqui em destaque a palavra “intenção” por entender que 

é extremamente complexo pontuar, de maneira categórica, quando uma ação 

educativa de fato se concretiza como uma contribuição efetiva para o 

desmantelamento das engrenagens do racismo. Creio que é impossível determinar, 

com tão pouco distanciamento,  como germinarão as sementes plantadas. Mas penso 

também que é nossa responsabilidade pelo menos selecionar e cultivar essas 

sementes com ética e zelo, ciente a cada passo da incompletude, mas negando-se a 

ser por ela imobilizado.  
 
Eu estou, de fato, agindo de maneira que você possa determinar ser uma 
postura de aliada? Porque não cabe a mim determinar isso, uma vez que não 
tenho capacidade para tal — o que me lembra que eu preciso prestar contas a 
vocês. Tenho que estabelecer relações autênticas com vocês, de forma que 
possamos ter essas conversas difíceis e eu possa demonstrar para vocês, 
não que estou livre da minha condição racista da qual eu não estarei livre no 
meu tempo de vida, mas que, quando isso vem à superfície, eu posso refletir, 
eu posso buscar fazer diferente e melhor. É dessa maneira que eu tenho 
estabelecido relações interraciais de confiança. Não afirmando que eu nunca 
agirei de forma racista. (DiAngelo, 2023, p 25-26) 
 

Assim, conto neste capítulo esta experiência de troca e, pelas razões expostas 

acima, faço do planejamento das aulas o principal foco de meu relato. No intuito de 

entrever os reflexos das aulas no processo reflexivo dos alunos, transcrevo aqui 

trechos de feedbacks dados por escrito pelos alunos (cujos nomes foram substituídos 

por pseudônimos neste relato74), tanto em trabalhos avaliativos propostos como 

74 Os pseudônimos foram selecionados de  maneira a homenagear sapateadoras  e sapateadores 
pretos considerados mestres desta forma de arte. Convido o leitor a aprofundar-se em suas biografias.  

 



97 

critério de aprovação na disciplina, quanto na avaliação discente ao término da 

disciplina. 

Antes de adentrarmos este relato, faço uma observação relacionada justamente 

à intencionalidade acima discutida. Há na comunidade sapateadora quem afirme que 

improvisação não se ensina. Penso que esta afirmação é um excelente trampolim para 

uma discussão importante, independente de procurarmos determinar se está correta 

ou não. Em primeiro lugar, devemos pensar nos ambientes culturais em que a 

improvisação de matriz afrodiaspórica surge e se desenvolve. De que maneira, por 

exemplo, se ensina e aprende a sambar, jogar capoeira ou jongo, ou sapatear o coco? 

Entram em jogo a convivência comunitária, a oralidade, o brincar, a conexão com o 

sagrado, a transmissão do saber artístico simplesmente porque você é aquela pessoa, 

pertencente àquela comunidade, em contato próximo com seus mais velhos. Talvez 

possamos afirmar que há ali ensino e aprendizagem, embora neste contexto essas 

palavras assumam um significado muito diferente daquele em que normalmente 

pensamos ao refletir, por exemplo, sobre o ambiente escolar ou sobre os estúdios de 

dança. Justamente no eixo entre esses dois espaços -  este em que normalmente 

transito e que traz uma grande carga de apagamento e embranquecimento, e aquele 

de onde brota a improvisação que aprendi a venerar, com características 

completamente diferentes - é que venho colocando meu questionamento e minha 

ação docente: que mediações são possíveis para aqueles dentre nós que não tiveram 

o privilégio de crescer em um ambiente em que a improvisação é nativa, e vieram a 

tomar contato com um certo Tap Dance cuja importação para o Brasil trouxe de seu 

chão de origem pouco mais do que a casca? Como plantar a improvisação em um 

solo que se mostra, a uma primeira mirada, carente de nutrientes? Penso que cada 

uma das ações descritas neste planejamento representa um esforço de responder a 

essa pergunta, e que as respostas são variantes de um mesmo tema: honrar os 

valores da cultura de origem, aprendendo com ela e a ela tudo retornando, ao mesmo 

tempo buscando conhecer o lugar que me cabe na periferia deste círculo - o lugar que 

me cabe e absolutamente nenhum outro.   
 

 

 



98 

 
É preciso lembrar que essa luta tem protagonismo. Nossos passos vêm de 
longe. Portanto, a branquitude tem que pisar devagarinho, porque senão a 
coisa desanda, dá errado. É preciso olhar para essa dimensão da negritude 
de outro jeito, reconhecendo o nosso protagonismo. Só estamos, neste 
momento, discutindo branquitude, porque falamos do racismo e de negritude 
antes. Nossos passos não vêm de longe do século 20, nem do 19, nem do 18, 
vêm do continente africano, em que nós confrontamos aquelas invasões, 
aquelas guerras sem sentido e aquele sequestro de corpos, de culturas, de 
vidas e de almas. Tivemos que encarar aquilo tudo e confrontar. (WERNECK, 
2023, p. 123) 

 

4.1 ESCURECENDO REFERÊNCIAS 

 

​ Como introduzido acima, o estágio foi organizado de maneira que as práticas 

estivessem sempre em diálogo com referências que trouxessem discussões a respeito 

da improvisação e da historicidade do Tap Dance. Para tanto, selecionei e 

disponibilizei para os alunos os seguintes materiais: o documentário “No Maps On My 

Taps”75; dois episódios do podcast A Voz Dos Pés, produzido por mim, intitulados 

“Rhythm Is Their Business - Os Mestres Falam Sobre Improvisação”76 e “Tap Dance 

em Projetos Sociais, com Anielle Lemos e Rebeca Pereira”77; e os artigos “Corpo e 

voz: negros no sapateado do Brasil” e “Que dança tap é esta no sapateado do 

Brasil?”, escritos, respectivamente, por Lucas Santos de Santana e Ana Luiza de 

Castro Leite Gori.78 

​ Optei por iniciar o estágio trazendo, de saída, uma quebra de referenciais. Por 

óbvio, eu desconhecia que noções sobre Tap Dance traziam esses alunos ao 

matricularem-se na disciplina. Mas contava com a grande probabilidade de essas 

noções serem conectadas, primariamente, com o teatro musical da Broadway e o 

cinema  musical dos anos 1920-1950, com as icônicas imagens de Gene Kelly em 

Cantando na Chuva, ou de Fred Astaire de fraque e cartola, muito presentes no 

imaginário.  No intuito de deslocar tanto as discussões quanto as práticas para um 

outro lugar sem mais demora, exibi para a turma, na primeira aula da disciplina, o 

documentário “No Maps On My Taps” , de 1979 (título que traduzo para “Meu Tap Não 

78 Ambos os artigos fazem parte do referencial teórico desta dissertação.  
77 Disponível em https://open.spotify.com/episode/3gurOX3ZZy0mNxuTc7cQjv 
76 Disponível em https://open.spotify.com/episode/74cuGzmHmKNsD8WiRRPfXl 
75 Maiores informações sobre o documentário do referencial bibliográfico desta dissertação. 

 

https://open.spotify.com/episode/3gurOX3ZZy0mNxuTc7cQjv
https://open.spotify.com/episode/74cuGzmHmKNsD8WiRRPfXl


99 

Tem Mapa”). O documentário tem como ponto focal o encontro e a produção de um 

show de três mestres hoofers  pretos: Bunny Briggs, Sandman Sims e Chuck Green. 

O contexto do show, que é realizado em Nova York no Harlem, bairro notoriamente 

famoso por ser um potente reduto da cultura preta, é de uma “retomada”, já que os 

três tap dancers tiveram o apogeu de suas carreiras em décadas anteriores. As 

diversas entrevistas dialogam ao longo do filme com os preparativos para o show, e 

comentam aspectos variados da cultura do Tap Dance assim como vivenciada por 

esses mestres em seu berço de origem, tais como a veneração pelos mestres, o zelo 

pela cultura, as mudanças no mercado de trabalho, o Tap emergindo nas esquinas 

enquanto arte urbana, dentre outros. O show, que constitui o final e o clímax do 

documentário, é uma verdadeira aula, não apenas de improvisação e comunicação 

musical, mas de vivência comunitária. 

​ A aluna aqui nomeada como Ayodele79 reflete sobre a  maneira como foi 

afetada por esse deslocamento de referencial.  

 
“Nessa disciplina, fui pega de surpresa pela minha ignorância e/ou privilégio 
de nunca ter tido de me preocupar com o apagamento das raízes desta 
dança, e agora me parece chocante eu só ter descoberto agora da 
importância de se dar o devido crédito e manter sua forma e cor em evidência. 
Em uma das primeiras aulas, comentei que fiz sapateado quando criança, nas 
aulas de ballet. E aquilo não tinha nada a ver com o sapateado original, ou o 
sapateado que me interessa. Nada que é asséptico me comove, como um 
sapateado de postura ereta, com técnica branca e “(des)apropriada”. Fico 
pensando no meu dever, como professora de dança e como pessoa branca, 
de educar quem eu tiver oportunidade sobre isso também.” (depoimento da 
aluna) 
 

​  
​ Quanto aos textos e episódios de podcast, estes foram selecionados por 

delinear aspectos diversos da conexão do Tap com a cultura afrodiaspórica, bem 

como por trazerem uma visão crítica sobre a maneira como o Tap Dance é pensado e 

vivido em solo brasileiro. Houve também uma escolha consciente por autoras e 

autores pretos cujos estudos e vivência artística relacionam-se com o universo de 

questionamentos pertinentes à racialidade e ao universo das artes afrodiaspóricas. 

Assim, o episódio “Rhythm Is Their Business” apresenta a transcrição de uma mesa 

redonda80 realizada em 1986, cujo tema era a improvisação em Tap, e em que 

80 A tradução para o português e gravação para o podcast foi realizada por este autor.  
79 Pseudônimo em homenagem à mestra sapateadora Ayodele Casel. 

 



100 

estavam presentes mestres que representam elos importantíssimos na continuidade 

da tradição do Tap, tais como Gregory Hines, Honi Coles e Buster Brown; O episódio 

“Tap Dance em Projetos Sociais” exibe uma entrevista que conduzi com Rebeca 

Pereira e Anielle Lemos81 sobre contradições inerentes ao ensino de artes 

afrodiaspóricas em ambientes elitizados e embranquecidos, bem como sobre os 

desafios e potencialidades que se descortinam para essas danças quando em 

conexão com a cultura das periferias; E os textos de Gori e Santana resgatam, de 

maneiras diferentes, a historicidade do Tap, remetendo à sua origem nas culturas 

africanas, passando pelas plantations e pelo showbiz estadunidense, e chegando 

finalmente às circunstâncias de sua importação para o Brasil. Fazem também críticas 

contundentes aos processos de embranquecimento e apagamento por que o Tap 

passa em sua transformação em produto comercial, delineando a maneira como este 

já chega ao Brasil, por um lado, bastante desfigurado e, por outro, feito produto de 

elite. 

Os textos e episódios de podcast foram disponibilizados desde o início da 

disciplina via plataforma Moodle, e posteriormente mobilizados através de discussões 

em aula e de um trabalho avaliativo elaborado e solicitado por mim já mais perto do 

encerramento da disciplina, que consistia na escrita de uma reflexão colocando em 

diálogo um dos textos oferecidos, um dos episódios, e o transcurso das atividades 

práticas vivenciadas. Alguns dos depoimentos de alunos aqui transcritos são 

justamente excertos deste trabalho. Eis um exemplo significativo:  

 
Ao relacionar esses dois conteúdos (o texto de Santana e o podcast sobre 
improvisação)82, podemos ver como ambos destacam a importância do papel 
ativo do sapateador na criação artística. No artigo, o corpo e a voz dos 
sapateadores negros são meios de comunicação de suas vivências e 
heranças culturais, enquanto no podcast, a improvisação é apresentada como 
uma extensão dessa expressão, permitindo que cada sapateador crie e 
reinvente a arte em tempo real. Ambos os discursos valorizam a 
individualidade e a autenticidade dos sapateadores, destacando como a 
prática do sapateado é uma forma de arte viva e em constante evolução, 
moldada pela história, cultura e experiências de seus praticantes. Essa 

82 Parêntese nosso.  

81 Anielle Lemos é mestra em educação física pela UFPel e doutora em artes cênicas pela UFRGS. O 
convite para o bate-papo com Rebeca Pereira no podcast foi motivado pelo tema de sua pesquisa de 
doutorado - a inserção e permanência de bailarinas negras no mercado da dança - e por sua vivência 
da dança em projetos sociais  

 



101 

conexão entre corpo, voz e improvisação não apenas enriquece o 
entendimento sobre o sapateado, mas também reforça a importância de 
reconhecer e celebrar as contribuições dos negros para essa forma de arte, 
tanto no Brasil quanto em outros contextos culturais. (Depoimento da aluna 
Dormeshia83) 

 

Sobre a condução em paralelo das práticas em Tap e a discussão de 

referenciais teóricos, reflete a aluna Dianne84: 
 

Esse enfoque histórico e cultural tornou as aulas muito mais significativas, 
proporcionando uma compreensão maior da história do Tap, prática que 
possui suas raízes na cultura negra. Assim, a disciplina se transformou em um 
espaço de estudo e troca sobre cultura, filosofia e entendimento de mundo, 
muito além do simples aprendizado técnico do Tap.  
 

 
4.2 PRÁTICAS DE TAP DANCE 
 
​ Na organização das dinâmicas e exercícios de Tap busquei, de maneira flexível, 

inspirar-me em certa cronologia da evolução do jazz music85. Optei por essa 

organização por julgar ser este um fio condutor interessante para as práticas, 

conectando diferentes momentos do jazz, com suas musicalidades e repertórios 

característicos, a certas possibilidades rítmicas, bem como a determinadas maneiras 

de pensar a improvisação dentro do contexto destas musicalidades. Isso me permitiu 

fazer do estágio uma espécie de “tour histórico-musical”, o que viabilizou também 

discutir as diferentes maneiras com que o Tap era performado em cada uma dessas 

“épocas musicais”, fazendo um paralelo entre dança e música que ajudava a entrever 

a intrínseca conexão entre ambas. 

Em sua execução, este planejamento perdeu algo de sua continuidade e 

coesão, em especial devido a interrupção dos encontros causada pela enchente que 

devastou o estado do Rio Grande do Sul no início do mês de maio de 2024, e que 

interrompeu as atividades de ensino na Universidade Federal do Rio Grande do Sul. 

Durante cerca de um mês as instalações da ESEFID serviram como refúgio para 

pessoas desabrigadas pela enchente, e seus profissionais voltaram-se para o 

85  Neste link, registro em vídeo de alguns momentos das aulas do Estágio de Docência. 
https://www.youtube.com/watch?v=c4Wdyc_8W-c 

84 Pseudônimo em homenagem a Dianne Walker, mestra considerada a “griot do Tap Dance”.  
83 Pseudônimo em homenagem à mestra sapateadora Dormeshia Sumbry Edwards.  

 

https://www.youtube.com/watch?v=c4Wdyc_8W-c


102 

atendimento das necessidades dessas pessoas, cumprindo diversas funções dentro 

da grave contingência que se apresentava (é muito marcante para mim o fato de eu 

ter, nesse ano, passado o dia vinte e cinco de maio, Dia Internacional do Tap Dance, 

trabalhando como voluntário na ESEFID). Eventualmente as aulas foram retomadas, e 

revelou-se difícil “retomar o fio da meada” com a turma após tudo que foi vivenciado; 

mesmo assim, os contornos gerais do planejamento foram preservados. 

 As aulas variaram bastante de formato, mesmo de uma semana para outra. 

Procurei manter sempre alguns exercícios de rudimentos básicos de Tap, para de 

alguma forma subsidiar as práticas de improvisação oferecendo à turma algum 

referencial prévio de movimentação, bem como certo contato com a fisicalidade deste 

sapato que produz som. Além disso, cumpriam o propósito de “imergir” os alunos nas 

musicalidades que elenquei para nossos estudos, com base nos critérios já descritos. 

Estes exercícios eram em geral feitos de frente para o espelho, e mantidos os 

mesmos através de quatro ou cinco aulas, para que a repetição fosse trazendo 

fluência à movimentação. No entanto, procurei não apoiar essa parte da aula tanto na 

memorização das sequências de movimento, mas muito mais na imitação, tanto de 

base visual quanto auditiva. Assim, repetia os mesmos rudimentos, mas sempre em 

configurações levemente diferentes, seja de ritmo, seja de distribuição do peso. Não 

me interessava, nesse momento, buscar a memorização coreográfica, porque tinha 

como objetivo enfocar as práticas de improvisação. Assim, optei por estes 

“aquecimentos técnicos semi-improvisados” no intuito de não sobrecarregar a turma 

com memorização desnecessária, ao mesmo tempo que os mantinha atentos ao 

tempo presente através das mudanças constantes. Me parecia importante a busca, 

mesmo em um exercício técnico, deste tempo presente compartilhado e ancorado na 

sensorialidade.  

​ Os exercícios de improvisação foram livremente inspirados em três fases do 

jazz: o Dixieland, remetendo à fase inicial do jazz, Nova Orleans do século XIX; o 

Swing, dos anos 1920-1940, com sua sonoridade característica de Big Bands seus 

complexos arranjos escritos; e o Bebop, que sucede a era do Swing e consolida os 

complexos solos improvisados como modo de expressão do jazz por excelência. Com 

base nessas sonoridades, pesquisei um repertório de base e propus dinâmicas de 

 



103 

improvisação condizentes com certos princípios de cada uma dessas etapas. É 

importante destacar que estes exercícios, como sugerido acima, eram criações livres, 

extrapoladas de maneira lúdica a partir das sonoridades, não constituindo referências 

estritas à maneira como a improvisação se dava entre sapateadores em cada uma 

dessas etapas musicais. Podemos dizer que procurei entrever as motrizes 

afrodiaspóricas86 salientes em cada uma dessas sonoridades e extrapolá-las para o 

intento e a realidade de minha prática de estágio.  

​ Para a “Fase Dixieland” propus exercícios em que a improvisação se dava 

coletivamente, e em que os diferentes sons criados por cada participante 

somassem-se criando uma sonoridade comum através da qual respirasse um pulso 

rítmico - uma espécie de “groove coletivo”. O princípio de sobreposição de diferentes 

padrões rítmicos é uma a característica marcante das músicas de matriz africana, e 

está bastante em ênfase no Dixieland, fase do jazz em que a improvisação por vezes 

ainda se dá de maneira mais coletiva, sem um foco tão evidente nos improvisos 

individuais.87 Com isso em mente, propus, por exemplo, uma improvisação em círculo 

em que um participante criava, com os sons do sapato de Tap ou quaisquer outros 

sons corporais ou vocais, uma célula rítmica. O segundo participante ouvia essa célula 

matriz e sobrepunha a ela uma segunda célula rítmica. Assim, sucessivamente, cada 

aluna e aluno adicionava sua sonoridade, após o que abria-se a possibilidade de 

serem feitas mudanças espontâneas nessa sonoridade coletiva. Ao fim da dinâmica 

eu procurava conduzir a conversa com considerações sobre a alocação de timbres, 

polirritmia, o senso de escuta coletiva, e outros fatores que se fizessem pertinentes a 

partir da atividade. 

​ A “Fase Swing88” foi aproveitada para a discussão deste período do Jazz que 

coincide com a etapa de desenvolvimento do Tap Dance em que este assume 

contornos mais semelhantes aos que normalmente associamos a essa forma de arte. 

É a etapa em que consolidam-se certas estruturas de composição que vem a servir de 

substrato para as construções coreográficas do Tap dessa época (tal como o chorus 

de 32 compassos em formas simétricas, tais como A-A-B-A, com oito compassos em 

88 Eis um exemplo icônico da sonoridade do swing jazz:  Duke Ellington, "Take the A Train"

87 Neste link, uma gravação que exemplifica a sonoridade do Dixieland.  Milneburg Joys
86 Ver capítulo 2. 

 

https://www.youtube.com/watch?v=cb2w2m1JmCY&list=RDcb2w2m1JmCY&start_radio=1
https://youtu.be/-n-QILY47JM?si=rwGD31r3yHjC1BDG


104 

cada segmento, organização do tempo que é subjacente a diversos repertórios de Tap 

que nos chegam como legado dessa época). É também uma etapa em que o jazz feito 

pelas big bands era fortemente calcado em arranjos escritos, e em que era frequente 

que tap dancers trabalhassem com essas big bands trazendo para o palco números 

coreografados em fina sintonia com os arranjos tocados pelos músicos. Pensei que 

uma boa maneira de homenagear a Era do Swing seria ensinar um repertório, 

remetendo ao caráter mais coreográfico da fase. Assim, apresentei a turma ao “Coles 

Walk Around”89, coreografia de repertório de autoria do mestre Honi Coles, que tem 

por característica a circularidade e um progressivo aumento de complexidade, em que 

aquilo que inicia como uma simples caminhada termina com um intrincado padrão 

rítmico em deslocamento.  

​ Penso que apresentar um repertório a uma turma é algo que deve ser feito com 

a devida pompa, circunstância e solenidade. Um repertório de Tap informa sobre as 

vidas que transportaram em seus corpos um conhecimento coletivo que se apresenta, 

na coreografia, como uma síntese estética. É como se cada som e movimento da peça 

nos trouxesse a vivência não apenas de seu autor - o qual deve ser devidamente 

referenciado - mas também da coletividade ao qual este pertence. Uma história viva, 

transmitida através da oralidade, e em que ética e estética andam juntas, já que na 

vivência afrodiaspórica a arte não é representação da vida, mas é a vida em si, em 

fruição dinâmica. Assim, aprender como dançavam os mestres de outro tempo é 

apreender, pela via direta do corpo que se move, também por que dançavam, 

indissociavelmente. Por todas essas razões, fiz o possível para embasar o momento 

do aprendizado do repertório com todas as referências de que dispunha, além de 

procurar instaurar um certo respeito ritual pelo momento, explicitando que ao aprender 

a coreografia estaríamos penetrando em um território coletivo e em um tempo 

estendido muito maior que as individualidades ali presentes.  

​ Ainda referindo ao Swing Jazz, trouxe para a turma dinâmicas de improviso em 

que a turma sapateasse improvisando a movimentação, mas sempre sobre a célula 

rítmica característica do swing - o que chamamos, tanto no mundo do tap quanto da 

música, de “suingar”. Swing é, de fato, uma palavra que suscita diversas associações 

89 Em certa ocasião vi este mesmo repertório chamado de “Coles Stroll”.  

 



105 

que se sobrepõem e complementam. Pode se referir a um dado estágio de 

desenvolvimento da história do jazz, assim como pode se referir, de maneira mais 

solta, a uma certa “malícia rítmica” da parte de quem toca. Ou pode referir-se a uma 

maneira bem específica de dividir e acentuar o ritmo, metricamente mensurável. Foi 

com esta última acepção em mente que trouxe para a turma uma improvisação cujo 

objetivo era simplesmente “manter-se no swing”, enquanto diversos padrões de 

movimentação e deslocamento eram experimentados, terminando em um círculo que 

abria-se para momentos improvisados em duos.  

​ O uso de uma informação rítmica como pauta para a improvisação é uma 

prática que venho adotando já faz vários anos, na intenção tanto de estabelecer um 

vínculo entre a técnica e o senso rítmico quanto de dar ao improviso uma âncora, um 

mote a partir do qual as infinitas possibilidades possam ser focalizadas, diminuindo 

assim a incerteza e a ansiedade do aspirante a improvisador. É interessante notar que 

vim a tomar conhecimento da noção de improvisação com ponto focal nos na 

Licenciatura em Teatro, em especial ao ler e vivenciar o trabalho de Viola Spolin90. A 

partir dali fui fazendo extrapolações para o mundo do jazz e do tap, entrevendo nas 

diversas regras de seu jogo rítmico/melódico possíveis pontos focais para o improviso. 

E só bem mais tarde vim a aprofundar a noção de que estas regras ou pontos focais, 

quando considerados dentro do universo das improvisações afrodiaspóricas, são 

saberes estruturados pela continuidade de uma tradição. 

​ A aluna Lisa91 comenta sobre sua percepção do uso de motivos rítmicos como 

base para a improvisação: “É como se a música desse alguma continência para os 

movimentos. Ela serve como disparadora, dá pistas de quando fazê-los, não deixando 

o sapateador em um vazio completo, tendo que tirar todo e qualquer elemento para 

improvisar de sua própria cabeça.” 

Por fim, para a “fase Bebop92” preparei uma dinâmica enfatizando os solos 

improvisados. Para além de seguir a cronologia da evolução do jazz, isso também me 

servia ao propósito de trazer a improvisação gradativamente ao longo do estágio de 

92 Neste link, uma gravação emblemática da era do Bebop:  Ornithology by Charlie Parker
91 Pseudônimo em homenagem a mestra sapateadora estadunidense Lisa La Touche.  

90 O livro de Viola Spolin intitulado Improvisação para o Teatro (1963), por exemplo,  foi essencial para o 
início de minha reflexão sobre como trazer a improvisação em Tap para minhas aulas.  

 

https://www.youtube.com/watch?v=fsAMAIaas94&list=RDfsAMAIaas94&start_radio=1


106 

um lugar coletivo para outro de individualidade acolhida no grupo, por julgar que esta 

seria a maneira mais confortável de aclimatar os alunos à prática de improvisação. 

Não deixa de ser interessante a percepção da aluna Dormeshia sobre minha 

condução pautada pelo desejo de contornar possíveis ansiedades causadas pelo 

contato com a nova prática.  

 
Durante o semestre tivemos práticas descontraídas, coletivas e 
despretensiosas (o que de maneira alguma indica falta de propósito) focadas 
no desenvolvimento da prática de tap, o que fez com que a proximidade com a 
prática fosse se tornando cada vez mais natural, quase em um campo 
corriqueiro. 

 

Ao introduzir este capítulo mencionei meu foco na intencionalidade do 

planejamento. Reflito sobre as palavras da aluna e me dou conta de uma tensa 

justaposição entre as palavras “descontraídas”, “coletivas” e “despretensiosas”. 

Descontração e coletividade eram, de fato, preocupações minhas. Mas era também 

um planejamento pleno de “pretensão”, em que me interessava que a introdução ao 

Tap fosse feita através de caminhos orgânicos de sentir o corpo e trocar com os 

demais. Chama minha atenção o fato de que isso seja percebido como 

“despretensioso” ou “corriqueiro”. De maneira nenhuma entendo as palavras da aluna 

como um desmerecimento. Apenas pontuo que seu vocabulário é revelador de uma 

percepção da dança como algo sisudo, tenso, altamente hierarquizado, incapaz de ver 

“pretensão” - leia-se, valor estético e cultural - em algo que se afasta desse modo de 

operar.  

Esta foi a etapa também que me permitiu apresentar aos alunos a jogos 

musicais mais semelhantes aos hoje praticados em eventos de Tap, já que as jam 

sessions, e mesmo as apresentações individuais improvisadas, são largamente 

baseadas nas convenções estabelecidas pelo Bebop Jazz.  

Talvez a mais importante destas convenções seja a de “tema” ou “head”. 

Trata-se da composição propriamente dita, a parte pré-arranjada, com melodia 

definida, tocada geralmente no início, e cuja harmonia e estrutura define o chorus, cuja 

duração será utilizada como referência para o improvisador iniciar e encerrar seus 

solos. Grosso modo, é como se o tema se repetisse várias vezes, só que sem a 

melodia principal, e esse espaço predeterminado pela extensão dessa melodia fosse a 

 



107 

“medida” do improviso. Assim, a banda ataca junta o tema no começo da performance; 

assim que acaba, o próximo chorus poderá ser do trompetista, e o terceiro, do 

saxofonista. Esta organização do espaço sonoro é o que dá forma ao jogo das jams 

mais tradicionais. É também uma forma comum de estruturar as jams do Tap, e o 

diálogo entre os sapateadores e os músicos. 

Para apresentar essa convenção aos alunos, utilizei faixas de áudio conhecidas 

como playalongs ou backing tracks. São músicas facilmente encontradas em 

plataformas de streaming, que contém a harmonia e estrutura de standards93 de jazz, 

tocada pela sessão rítmica/harmônica (geralmente contrabaixo, bateria e piano) mas 

sem a linha melódica principal, e servem ao propósito de auxiliar estudantes de 

improvisação melódica jazzistica, tais como trompetistas ou saxofonistas, em seus 

estudos, provendo o “fundo” para o treinamento de solos improvisados. Em nossas 

aulas eu trouxe, por exemplo, um playalong do tema “All Of Me”, e utilizei-o da 

seguinte maneira: primeiro, cantei o tema diversas vezes sobre este fundo, para que a 

turma identificasse a melodia, harmonia e duração que regem o chorus; depois, 

utilizando a flauta transversal, toquei sobre o playalong de maneira a alternar uma 

exposição do tema com uma improvisação. Por fim, pedi que a turma “tocasse o tema” 

comigo (ou seja, que reproduzisse com os sapatos o contorno rítmico do tema, nota 

por nota,  enquanto eu o executava com a flauta), para depois abrir para improvisos 

individuais, sempre auxiliando os improvisadores a identificar o início e o final do 

chorus. A ênfase aqui era na atenção à maneira como os diferentes aspectos da 

música estruturam o improviso. O objetivo era simplesmente “identificar a hora de 

entrar e sair”, mais do que preocupar-se com exibir a técnica construída até então.  

Além deste passeio pela história do jazz foram conduzidas diversas outras 

atividades de improvisação, algumas das quais não foram planejadas, surgindo desde 

dentro da dinâmica da própria aula. Optei por relatar aqui apenas esta parte do 

planejamento por ser mais diretamente relacionada com as discussões propostas por 

essa dissertação. Como dito anteriormente, estas práticas estiveram sempre em 

diálogo com os referenciais disponibilizados para os alunos, e este diálogo era 

93 No vocabulário jazzístico, um standard é um tema já consagrado e conhecido por músicos de jazz em 
geral. Conhecer bem diversos standards é parte do métier do jazzista, que utiliza esse conhecimento 
prévio para pautar suas interações improvisadas com os demais músicos.  

 



108 

atualizado a cada encontro nas conversas que finalizavam as aulas. Termino esta 

parte do relato com alguns comentários da turma que são reveladores de frutíferas 

conexões feitas nesta caminhada em que tentei conduzir paralelamente as práticas 

corporais e o aprofundamento em textos e outras fontes de informação. 

    
Minha experiência prática em sala de aula conectou profundamente com os 
conceitos apresentados tanto no artigo quanto no episódio do podcast. Meu 
primeiro contato com o sapateado ocorreu durante as aulas da faculdade, 
onde comecei do zero, adquirindo conhecimentos tanto práticos quanto 
teóricos. A prática do ritmo e da improvisação, elementos fundamentais do 
sapateado, foi uma das minhas primeiras vivências, permitindo-me entender a 
importância da conexão entre movimento e música, algo que é amplamente 
discutido no podcast. (Dianne) 

 
O podcast me remeteu aos medos vivenciados em sala de aula antes das 
atividades no estilo jam propostos por Leo. Digo medo porque era uma 
hesitação quando se falava em improvisarmos, pois não tínhamos muita 
experiência no sapateado, mas não chegava a ser uma dificuldade. Isto 
porque a sequência de exercícios que Leo trazia construía pouco a pouco um 
mini repertório para improvisarmos de maneira natural, como uma resposta 
motora, sem pensar. Achei interessante a dicotomia trazida pelos 
interlocutores do artigo que Leo traduziu no podcast: na improvisação, 
podemos tanto repetir aquilo que sempre fazemos quanto nos surpreender 
com algo novo a ponto de sequer entender ou lembrar o que fizemos naquela 
hora. Interessa-me também a discussão sobre não haver erros na 
improvisação, ela sendo aberta e permitindo o “recálculo da rota” a partir do 
suposto erro. (Ayodele) 

 
A improvisação no tap dance não é apenas uma execução espontânea de 
movimentos; ela é profundamente influenciada pelo estilo individual do 
sapateador, que se desenvolve ao longo do tempo através da prática e da 
experiência. Esse estilo é um reflexo das influências culturais, das 
preferências musicais e da personalidade do dançarino, o que torna cada 
performance única. No contexto do sapateado negro, como discutido no artigo 
de Santana, o estilo é também uma forma de resistência, onde os 
sapateadores afirmam suas identidades e narrativas pessoais em um espaço 
artístico muitas vezes dominado por padrões eurocêntricos. (Dormeshia) 
 

4.3 JONGO 

 

​ Por volta da mesma época em que meu estágio de docência estava para ser 

finalizado participei de uma vivência de jongo na disciplina Práticas do Corpo em 

Dança, Performance e Improvisação, em que era aluno da professora Suzane Weber. 

Na disciplina, cujas aulas se davam no Departamento de Artes Dramáticas da 

 



109 

UFRGS, a professora convidou alguns alunos a conduzirem dinâmicas 

improvisacionais relacionadas com sua prática artística. Foi neste contexto que 

participei da vivência de jongo conduzida pela colega Pâmela Amaro94. Foi uma 

experiência marcante no sentido de que trouxe à tona diversos aspectos que eu vinha 

buscando compreender da experiência performática afrodiaspórica. Lá estavam o 

tambor e a voz como fio condutor, o contato rítmico do pé no chão, a improvisação 

estruturada, a comunicação, a conexão com a tradição. Ao mesmo tempo, estes 

aspectos se apresentavam por uma via relacionada a experiência da diáspora no 

Brasil, o que me levou a uma série de reflexões sobre “as diásporas”, com suas 

particularidades, singularidades em cada território povoado pelos africanos nas 

Américas; particularidades essas clivadas por semelhanças extremamente 

significativas, que apontavam justamente para as motrizes sobre as quais reflito no 

início deste estudo. Por todas essas razões, desejei fortemente que meus alunos do 

estágio de docência pudessem ter a mesma vivência. Desejei que tivessem a 

oportunidade de fazer uma reflexão “enraizada no corpo” sobre o tema, quiçá fazendo 

extrapolações interessantes em direção a tudo que vínhamos discutindo sobre Tap 

Dance. Assim, pedi autorização para a profª Suzane, minha orientadora, e para a profª 

Mônica, que me recebia como estagiário, e convidei a colega Pâmela a conduzir na 

minha turma de estágio a mesma vivência que trouxe para o Departamento de Artes 

Dramáticas.  

​ Sua presença na disciplina acabou por constituir a aula final do estágio, dando 

a ele uma espécie de clímax. Pâmela fez de sua voz e seu tambor o fio condutor da 

aula, ajudando-nos a imergir em sua prática através de improvisações de movimento 

inspiradas nas qualidades de movimento da água, bem como de seu simbolismo. 

Depois, nos apresentou à dinâmica do jongo propriamente dito, com movimentações e 

jogos de interação que lhe são característicos. Por fim, sugeriu que colocássemos os 

sapatos de Tap e experimentássemos todos esses elementos novos trazidos pelo 

94 Pâmela Amaro é atriz, cantora, compositora, arte-educadora e musicista (percussão e cavaquinho). À 
época da finalização deste estudo era Doutoranda em Artes Cênicas PPGAC/UFRGS. Mestra em 
Educação, Culturas e Humanidades, com ênfase em saraus periféricos, literatura negro-brasileira e 
Educação das Relações Étnico-Raciais (ERER), pela Universidade Federal do Rio Grande do Sul 
(2019). 

 



110 

jongo com a adição deste “corpo que soa” que fazia de todos os participantes 

percussionistas e do chão um grande tambor.  

Durante a aula, a mudança de condutor a conduzido dentro da disciplina 

possibilitou que eu prestasse atenção à maneira como estava imerso na experiência e 

em contato com as demais pessoas, em um estado de abertura e descoberta 

amplificado pela entrega ao jogo, possibilitada pelo fato de não pesar sobre mim 

naquele momento  a responsabilidade de condução da turma. Desde esse lugar é que 

pude sentir em meu corpo a estranheza em relação a movimentação proposta por 

Pâmela. Sentia-me extremamente desajeitado, desengonçado mesmo! Percebia o 

esforço de meu corpo, educado em outros códigos, para emular o eixo diferente, a 

postura diferente, o contato diferente do pé descalço no tablado. Chamou-me a 

atenção a maneira direta e aberta com que se dava o jogo. Nos jogos de improvisação 

em Tap é muito comum que a atenção esteja intensamente focada nos pés - tanto a 

atenção do improvisador em ação quanto daquele que o observa para responder em 

seguida. Em função disso interiorizei um modo de interação em que a atenção ao 

outro se dá principalmente através do ouvido, e de um olhar voltado para baixo focado 

em decodificar, mais do que propriamente interagir. O jogo proposto por Pâmela, no 

entanto, convidava ao “olho no olho”, a uma conversa que se dava através do peito, 

barriga, pernas, e em que a visualidade se encontrava mais integrada ao som. Por 

outro lado, esse mesmo condicionamento voltado para o som me levou a 

compreender e dialogar com bastante prazer e naturalidade com a música criada por 

Pâmela ao tambor. Penso que, nessa roda, me sentia mais próximo e confortável do 

papel do tamboreiro do que dos brincantes.  

 
Foi muito especial fazer a participação no estágio do Leonardo pelo fato de 
que tanto o Jongo se apresentou como uma inspiração possível para se 
experimentar passos do bailar do sapatiado, como para mim o universo do 
sapateado se apresentou mais próximo das africanidades-brasileiras, 
mostrando que pode haver trocas de enriquecimento neste campo de criação!  
Outro ponto que destaco da experiência do estágio é podermos dançar em 
conversa com o tambor (ilu-bata) que toca o sagrado de cada sujeito e sua 
expressão junto do visível/invisível. Tivemos aquecimento com ijexá e o sentir 
da dança inspirada nos movimentos das águas e depois a dança ancestral do 
jongo ou também chamado caxambu, nos ensinando a umbigar e saudar 
nossas  ancestralidades. (Depoimento cedido por Pâmela Amaro via 
Whatsapp no dia 7 de novembro de 2025) 

 



111 

Figura 11: Aula de Pâmela Amaro - Tambor Ilu-Bata​

 
Pâmela propõe improvisação de movimento enquanto canta e toca o tambor.  

Fonte: Acervo pessoal do autor 

 

 

Figura 12: Aula de Pâmela Amaro -  Movimento das Águas​  

 
             Alunos improvisam ao som do Ijexá. Fonte: Acervo pessoal do autor 

 



112 

O estágio de docência foi, para mim, uma rara oportunidade de trabalhar sem 

as restrições impostas pelo universo da dança comercial em que transito, 

inevitavelmente comprometido com o contentamento de uma clientela pagante. Em 

especial, a liberdade de dividir o tempo entre as práticas de Tap e discussões de 

cunho crítico-social  embasadas em referenciais sólidos, foi vivida por mim como “um 

sonho de docência”, que me fez mesmo almejar uma carreira dentro da universidade. 

Ao mesmo tempo, impôs a mim o questionamento, que já vem sendo feito há tempos 

por vários colegas que militam pela retomada das raízes pretas do Tap Dance em solo 

brasileiro: como estabelecer uma fricção criativa dentro desses ambientes comerciais, 

exercendo pressão no sentido de alargar seus horizontes, e trazendo para dentro 

destes a discussão sobre a cultura afrodiaspórica, sem diluir a gravidade de suas 

implicações e sem fazer desse movimento, uma vez mais, simples exercício de design 

de produto e maquiagem antirracista? E, para além disso tudo, a reflexão sobre esse 

estágio me estimula a um movimento para fora deste sistema. O que posso aprender 

com as iniciativas dos colegas que estão se organizando para operar em outras 

lógicas? Que tipo de iniciativa posso tomar para reinventar minha atividade 

profissional, talvez partindo do zero, com pressupostos diferentes daqueles que me 

são via de regra apresentados pelo mercado da dança, tal como se apresenta? 

​ Eu não sei. Em uma discussão particularmente densa do estágio, em que estas 

e outras problemáticas estavam em pauta, uma aluna me perguntou: “Leo, então o 

que que a gente faz?” E eu respondi exatamente isso: Eu não sei. As respostas não 

estão prontas, não são definitivas, especialmente em uma sociedade dinâmica que 

atualiza constantemente as formas de perpetuar o racismo. Além disso, resposta 

individual nenhuma será conclusiva ou suficiente, e da parte da branquitude (vim a 

compreender) espera-se que se livre de um medo de errar que a mantém em cômoda 

imobilidade.  

 

Cada um luta com o que tem. Se é lá que você pode lutar, faça. Não tem 
fórmula. A escola deve ser o lugar de se fazer diferente, bem como fora dela. 
As pesquisas e as condutas acadêmicas, o que se ensina e se aprende fora 
da escola: tudo isso faz parte das dimensões de luta. Se isso é uma possível 
contribuição de branco, a resposta é sim, como todas as outras. É preciso que 
cada um descubra quais ferramentas tem para lutar e as use. Se tem a 

 



113 

pesquisa, faça. Se tem o ensino, faça. Só não pode é não fazer. (WERNECK, 
2023, p. 137) 

 

​ Finalizo este relato de estágio, assim como fiz no capítulo anterior, com uma 

voz preta. Trago o relato do aluno William95, sem edições, por constituir este uma 

síntese dessa experiência que voz (branca) alguma poderia fazer; um relato forte, 

contundente, que exerceu sobre mim uma aguda consciência e um medo reverente 

das responsabilidades que assumi, não apenas com esse estágio, mas com essa 

dissertação. Seu texto me apontou a fragilidade de todo esse intento, ao mesmo 

tempo que convocou ao compromisso destemido com o caminho escolhido.  

 

Com as reflexões trazidas ao longo do semestre de 2024/1 por Léo Dias, 
comecei a me aprofundar de maneira mais direta e pessoal com os estudos e 
práticas de tap dance. Desta forma, com esta (e outras) experiências pessoais 
que venho vivenciando a partir desta prática; assim como o contato com 
materiais de outros teóricos da área, como Ana Gori (por exemplo), venho 
cada vez mais desenvolvendo a percepção de que estudar tap dance é estar 
envolvido em constantes reflexões sobre embates de classe, raça e 
hegemonia cultural ou então, não é estudar tap dance. 

Meu interesse inicial com a prática se deu exclusivamente pela compreensão 
de que a técnica de tap é uma vantagem quando colocada no contexto de um 
artista em início de carreira no mercado de teatro musical brasileiro, 
competindo por oportunidades de trabalho. Ainda que, em primeiro momento, 
minha reação tenha sido de estranhamento com o tema por considerar algo 
“branco demais”, para qual jamais imaginei que teria qualquer tipo de aptidão; 
já na primeira vez em contato com a prática ministrada por uma pesquisadora 
qual compreende suas origens (Ana Gori) compreendi que, na verdade, o 
equívoco não estava na minha “muita negritude” para praticar o tap, mas na 
falta proposital desta negritude na prática reproduzida pela cultura de massa. 

Em uma análise histórica superficial, é simples identificar processos de 
embranquecimento cultural, do acarajé ao rock, mas acredito que poucos 
casos foram tão bem sucedidos quanto o que ocorre com o tap. O local se 
descaracteriza de sua origem; os participantes são outros; a forma é outra e 
isso tudo porque o intuito é outro. Segundo as análises que fizemos em aula, 
o tap passa de uma cultura marginal para o centro dos palcos, mas (é óbvio) 
“precisa” ser embranquecido para tal e assim o que um dia foi troca, 
comunidade e coletividade se torna um produto a ser enlatado, vendido e 
reproduzido à exaustão até que mais nada de seu caráter coletivo esteja 
presente e agora o imaginário popular quanto à prática seja apenas uma bela 
fila de pessoas brancas, magras e austeras reproduzindo movimentos 
mecanicamente com “uma técnica impressionante”.  

Aí mora outro ponto de reflexão pessoal quanto ao tap: A técnica. Minha 
trajetória nas artes se inicia pela música e depois pelo teatro, contudo, devido 

95 Pseudônimo em homenagem a William Henry Lane, o Master Juba.. 

 



114 

à minha estatura e composição física, coordenação motora sempre foi algo 
com qual tive dificuldades e logo, a dança sempre foi algo que me assustou. 
Portanto, algo extremamente marcado, que precisa ser ágil e virtuoso para 
cativar o público, que conta ainda com o agravante sonoro que o sapato traz e 
“a necessidade” de estar “bonito” em movimento, ainda é causa de certo 
desespero. Contudo, através das práticas neste semestre consigo 
compreender que “a coisa toda” é muito mais simples do que se espera. Hoje, 
considero o tap uma forma de expressão, não só minha, mas ancestral. Uma 
forma de me reconectar com aqueles que vieram antes de mim, de prestar 
respeito à sua história e vivência. Uma forma de me compreender como 
pessoa negra no universo. Forma essa que foi propositalmente afastada de 
todos nós pretos com o intuito simples do lucro. 

Desta maneira, não tenho a possibilidade de concluir outra coisa além de que 
este semestre mudou completamente minha relação com o tap. Meu interesse 
que inicialmente se dava através da perspectiva branca da prática, voltado 
para obter vantagem no mercado e em instância final também lucro pessoal, 
se transforma em algo intimo, pessoal, caloroso, divertido e de certa maneira, 
muito mais meu do que eu jamais poderia ter imaginado. Não algo à ser 
reproduzido mecanicamente, mas a ser compartilhado, trocado. Um mesmo 
caminho, dos pés que vieram acorrentados para nosso continente, forçados 
ao trabalho, passando por aqueles que tomaram as ruas de Nova Iorque e os 
palcos da Broadway até chegarem aos meus na Universidade Federal do Rio 
Grande do Sul. Um caminho que não termina comigo e que hoje me sinto na 
responsabilidade de apresentar a outros dos meus para que possamos seguir 
trilhando. Juntos. 

 
5  CONSIDERAÇÕES FINAIS 
​  
​ A escrita dessa dissertação se deu durante a fase mais difícil de toda a minha 

vida, uma fase que desenraizou completamente minha existência, agora em 

adaptação a um novo solo. De minha entrada no mestrado até a escrita desta 

conclusão passei pelo recebimento da notícia de que me tornaria pai; por uma 

enchente que fez de todo o estado do Rio Grande do Sul terra arrasada e que destruiu 

meu apartamento, no bairro em que morava há mais de duas décadas, esmigalhando, 

para além de bens materiais, um território psíquico que me constituia; pela gravidez de 

minha esposa na contingência de não termos onde morar da noite para o dia, e pela 

imensa generosidade de diversas pessoas que nos salvaram nessa circunstância 

perigosa e desesperadora, generosidade essa que mudou para sempre a nossa vida e 

a de meu filho que sequer havia nascido e operou transformações definitivas em 

minha forma de entender a vida; pelo cultivo de um novo lar em um bairro 

completamente diferente (Jardim do Salso, que é Salix, planta que cura); pelo 

nascimento saudável de meu filho Domênico, que implicou na morte simbólica de um 

 



115 

certo Leonardo e no nascimento de um outro que ora vos escreve; em outro extremo 

do ciclo, pela aceleração dos processos de envelhecimento e doença dos meus pais, 

que fizeram do cuidado e da responsabilidade constante por eles uma nova parte de 

meu viver; e, por fim, pelo falecimento de meu pai e subsequente venda do sítio onde 

cresci - o mesmo sítio que serve de cenário para as bonitas histórias de infância que 

conto no início desta escrita.  

​ Inevitável pensar em ciclos, desenhando a partir de todos esses fatos uma 

narrativa de amadurecimento em que o solo da infância impulsiona, nutre, dá forma e 

substância à paisagem afetiva, e por fim convida a seguir em frente, assumindo a 

responsabilidade de fundar um novo lugar de mundo, para nele cultivar e zelar pelas 

pessoas e ideias que amamos. 

Digo todas essas coisas para celebrar o fato de que não desistimos - eu e todas 

as pessoas que me carregaram nas costas - de terminar essa caminhada dentro do 

mestrado. Mas, mais do que isso, conto esses fatos refletindo que não chega a ser 

surpreendente que o Tap nesta pessoa que lhes escreve também tenha, de certa 

maneira, morrido, e tenha neste momento seu renascimento ainda hesitante, incerto. 

E isso se reflete, com certeza, na evolução deste trabalho. Ao adentrar o mestrado 

meu impulso era, principalmente, um apaixonamento intenso pela forma de arte e o 

desejo de sobre ela refletir. Mas no caminho, as reflexões feitas durante a 

pós-graduação entraram em ressonância com as provações vividas, e o som que 

resulta dessa ressonância desponta no Leonardo que reinicia a vida como um 

entendimento de que o amor convida ao compromisso, e que esse apaixonamento 

inicial precisa se refletir em ação no mundo, ou não passa de um exercício 

autocentrado. 

​ Que passos dará o amante do Tap que existe nesse Leonardo que hoje, mais 

do que nunca, reflete sobre legado? ​  

Carrego a crença de que existe uma profunda e justa interconexão entre todos 

os seres vivos, e entre estes e o Cosmos. Enraizado nessa crença, constato que a 

escrita dessa dissertação acabou por tornar-se, também ela, uma espécie de rito de 

passagem, em que o artista que sou foi desafiado pelo próprio movimento de 

transformação da vida a amadurecer. Este movimento, representado em nível coletivo 

 



116 

pela luta de sapateadores brasileiros e estadunidenses para trazer à luz a relação 

intrínseca entre a História do Tap Dance, o racismo e a configuração do 

embranquecimento e do privilégio branco dentro da comunidade sapateadora, me 

atingiu de maneira definitiva em 2020 e me convidou a, por um lado, dialogar com o 

passado, buscando chegar com ele a algum tipo de acordo; e, por outro, a assumir, ao 

emergir desse mergulho na memória, um novo entendimento das responsabilidades 

inerentes a ser um ser humano transitando entre outros seres humanos.  

Constatar todas essas justaposições e sincronias me causa assombro e me faz 

pensar na vida como algo que propõe um pulso dentro do qual tentamos fluir criando, 

com o som de nossos passos, uma densa e intrincada polirritmia.  

Nesta escrita, esse rito inicia em uma visita à infância que exibe as cores e 

timbres do apaixonamento pela arte. Família. Afeto. Coletividade. Comunicação. 

Troca. Em suma, um ambiente que, através do acolhimento, nutriu uma fecunda busca 

de si feita sempre através da relação. As vivências artísticas da infância me levaram a 

entender que as necessidades de autoexpressão e de autoconhecimento estão 

sempre tensionadas pela relação com o ambiente e com as outras pessoas, sendo 

esses dois polos indivisíveis. Foi também nessas vivências que intuí na arte a maneira 

de reconectar essas pontas, o “eu” e o “mundo”. Esta intuição, constato ao fim dessa 

escrita, se tornou tanto o impulso como a direção de todo meu desenvolvimento 

posterior. 

“O que o teu tambor te traz de volta?” me pergunta Rui Moreira Santos durante 

a banca de qualificação desta dissertação. “Tudo”, respondo agora. “O Outro. O 

Mundo”. A conexão com a humanidade. 

Na transição da introdução para o segundo capítulo deste texto reconheço o 

início de um movimento para fora, em direção à responsabilidade coletiva. Escrevi-o 

com a intenção de aprofundar minha compreensão sobre o universo das artes 

afrodiaspóricas, tentando delinear suas especificidades e traços característicos a fim 

de superar um conhecimento superficial que reconhece a origem em África mas 

restringe-se a pontuá-la como referencial geográfico, sem sondar os aspectos 

filosóficos, espirituais, estéticos e sociais, enfim, o entendimento da vida que lhe é 

inerente. O processo me revelou, em primeiríssimo lugar, que a Diáspora é vasta e 

 



117 

diversa e que embora seja possível entrever traços importantes de uma 

cosmopercepção comum às muitas comunidades afrodiaspóricas, esses traços não se 

mostram estanques ou óbvios. São processos vivos, cambiantes, vibrantes de 

adaptação à realidade e comunhão com a vida, e desafiam simplificações (como 

sugere o conceito de motrizes que alinhava o capítulo). O estudo sobre as Culturas 

Afrodiaspóricas que embasou esta parte do estudo me levou a compreender que cada 

semente de África plantada fora da terra-mãe brotou e vicejou de maneira singular, 

acrescentando uma flor insubstituível ao jardim do mundo, e que se essa escrita 

investisse em um entendimento homogeneizante de uma suposta Diáspora feita de 

abstrações generalizantes, perderia totalmente o seu sentido, constituindo-se, em 

última análise, em mais uma empreitada branca a reduzir a grande riqueza e 

complexidade da cultura africana e afrodiaspórica a uma porção de estereótipos.  

Assim, entender a improvisação e, mais especificamente, o Tap Dance como 

arte improvisacional sobre este pano de fundo é, tão somente, render-me ao perfume 

de uma dessas flores, buscando contemplá-la com mais amplitude e profundidade e 

dizendo dela aquilo que me foi possível apreender, sempre com grande reverência 

pelo modo de viver a que esta arte convida, e também para com as muitas vidas que a 

cultivaram. 

Creio ser relevante pontuar que a escrita do capítulo II trouxe à tona a escassez 

de literatura em língua portuguesa sobre Tap Dance. Este fato foi evidenciado não 

apenas na minha busca por referenciais, mas também no convívio com colegas 

sapateadores. Não raro durante a escrita dessa dissertação acompanhei discussões 

online em que meus pares perguntavam por materiais sobre aspectos específicos da 

Cultura Tap - especialmente aqueles que versam sobre sua origem afrodiaspórica - e 

ninguém tinha conhecimento de textos ou vídeos a respeito que não fossem em 

inglês. É de se esperar que a literatura de base para o tema tenha sua principal 

vertente em sua terra e língua de origem. No entanto, o interesse da comunidade 

sapateadora brasileira em aprofundar as discussões de maneira crítica e embasada 

coloca uma demanda por traduções desses materiais para o português. Entendo que 

atender a essa demanda é uma maneira de contribuir para a continuidade, 

multiplicação e qualificação do pensamento sobre Tap Dance em nosso país, e por 

 



118 

isso mesmo pretendo me dedicar a isso em projetos futuros, dentro ou fora do 

ambiente acadêmico.   

​ No capítulo III, o movimento de contemplar as mazelas da branquitude em 

minha trajetória sapatedora correspondeu a assumir o quinhão de responsabilidade 

que me compete, se quero mesmo me pretender um membro de uma comunidade, 

disposto a agir para seu engrandecimento. Durante a escrita deste capítulo me 

perguntei várias vezes que importância teria fazer um exercício bastante pessoal de 

autocrítica racializada “em público”, em um texto destinado a ser publicado. Não seria 

mais adequado fazê-lo de forma íntima, permitindo que o resultado da reflexão 

reverberasse naturalmente na maneira de agir no mundo, sem trazer o centro da 

atenção para o “eu” - branco - que reflete? Acabei concluindo que seria importante 

usar do privilégio branco de ser ouvido por outras pessoas brancas, expondo meu 

processo de pensamento de forma a deixar uma “trilha de migalhas” que, apenas 

talvez, pudesse ser útil para outros colegas brancos dispostos a fazer reflexões 

semelhantes. Pensei também que a única maneira adequada de fazê-lo em uma 

escrita de caráter autoetnográfico coerente com meu lugar de fala seria ter minha 

própria vivência como objeto de pesquisa.  

O despertar para a racialidade, bem como para a maneira como o Tap é por ela 

atravessado, se provou um processo irreversível, constante, para sempre incompleto. 

A compreensão de todas estas questões vem sendo gradual - o incômodo e 

necessário estilhaçar do espelho do pacto narcísico, o entendimento do incontornável 

dever de se repensar enquanto cidadão e artista. Entendo que este seja um processo 

contínuo, que demanda aceitar a necessidade de desmantelar ideias e práticas muito 

arraigadas. Neste sentido, penso que o letramento racial e a familiarização com 

conceitos e autores-chave do pensamento sobre a racialidade constituem ferramentas 

indispensáveis, uma vez que o tema, em sua dureza e complexidade, demanda uma 

lente mais aguda do que a que normalmente dispõe o senso comum (branco).  

Entendo hoje melhor a postura do colega sapateador Lucas Santana, que 

primeiramente me apresentou a importantes obras escritas por autoras e autores que 

teorizam sobre negritude e racismo, ainda antes de meu ingresso na pós-graduação, e 

que não deixou de me indagar sobre o progresso de minhas leituras quando desejei 

 



119 

aprofundar com ele uma troca de ideias sobre o tema. Para que uma troca desse tipo 

se faça produtiva, é necessária uma mínima iniciação ao letramento racial e a certos 

conceitos da discussão, sem os quais a pessoa branca tem dificuldade de situar-se 

adequadamente. Cabe a ela a iniciativa de preencher suas lacunas de conhecimento. 

Além disso, descobri grande valor no simples ato de silenciar e ouvir, de 

maneira aberta e desprovida de uma reatividade melindrada, ao que os colegas pretos 

têm a colocar, mesmo (talvez especialmente) quando estas colocações geram 

desconforto e constrangimento. Entendo que abrir mão desse privilégio primeiro da 

branquitude, que é o de fechar-se negando-se a perceber a (sua própria) racialidade,  

evitando assim os desconfortos, conflitos e responsabilidades inerentes à questão, é 

um passo importante para estabelecer-se uma relação empática com o tema, sem a 

qual muitos diálogos e insights importantes deixarão de acontecer. 

 
Muitas pessoas brancas insistem que, antes de poderem debater sobre 
racismo, elas têm que estar em um ambiente seguro. Acho que esse 
comportamento é uma perversão da verdadeira violência, da direção em que 
essa violência é enviada. O que as pessoas brancas realmente querem é 
estar confortáveis nessa discussão. (DiAngelo, 2023, p. 35) 
 

​  
O amadurecimento causado por este letramento racial em curso trouxe ainda 

um desdobramento que me parece de suma importância: a transformação por que 

passou o Leonardo que veste uma outra pele, não a de sapateador, mas a de 

professor da rede pública de Viamão. Posso afirmar que os estudos sobre a 

racialidade mudaram completamente a percepção que tenho do ambiente escolar e de 

seus agentes. Me vejo capaz de entrever um pouco melhor a maneira como o racismo 

se faz presente de maneira muito sutil (e outras nem tanto), seja na fala dos alunos, 

nas atitudes dos colegas de trabalho, nos livros didáticos, ou mesmo (e acima de tudo) 

nos meus próprios processo de julgamento ao interagir com as crianças. Acima de 

tudo, sinto-me agudamente consciente do peso da representação de minha 

branquitude em uma sala de aula racialmente diversa, o que me leva, por um lado, a 

pensar com muito mais cuidado cada uma das propostas que levo, e a estar alerta em 

cada uma de minhas interações, procurando sempre agir no sentido de desmantelar a 

subjetividade racista. Me vejo no dever e desejo de fazer a militância antirracista em 

sala de aula de maneira franca e direta, ao mesmo tempo que sinto a necessidade de 

 



120 

aprofundar ainda muito a reflexão sobre como fazê-lo de uma maneira adequada à 

faixa etária com que trabalho (alunos do Ensino Fundamental II).  

A experiência docente descrita no capítulo IV encarna a urgência de 

transformar a reflexão em ação concreta. As atividades propostas durante o estágio 

são fruto de anos de caminhada no Tap Dance, plenos de experimentações, falhas e 

mudanças de curso. Pode-se dizer que utilizei para as aulas um repertório que já 

vinha sendo lapidado há bastante tempo. No entanto, a possibilidade de dar aulas no 

ambiente de uma universidade e em pleno fluxo da pesquisa no mestrado possibilitou 

tematizar e alinhavar essas atividades numa trama muito mais densa, crítica e 

propositiva do que os ambientes comerciais normalmente me permitem. Para além do 

que já foi discutido, penso que duas interrogações principais ficam dessa rica 

experiência. A primeira: como exercer minhas atividades profissionais nos eventos de 

Tap e nas escolas de dança (dos quais necessito para minha sobrevivência) de 

maneira íntegra, buscando brechas e fissuras que me permitam semear um discurso 

divergente, comprometido com todas as questões que foram exploradas nesta escrita? 

E, segunda: dentro de que espaço-tempo-coletividade seria possível trabalhar o Tap 

Dance da maneira como eu o compreendo, sem fazer concessões? Esse espaço, em 

existindo, me acolheria? Ou será que devo inventá-lo? 

Dito isto, fica a percepção de que este trabalho aponta a necessidade de 

aprofundar a reflexão sobre um tema que se revela central, a saber, a maneira como 

racismo e capitalismo estão relacionados, e as implicações desta relação para o Tap 

Dance brasileiro e as artes afrodiaspóricas como um todo. Percebo que esta 

dissertação não deixa de trazer o tema, ora arranhando sua superfície, ora 

tangenciando-o. Escrever sobre ele em toda sua amplitude seria uma tarefa cujas 

dimensões extrapolariam o fôlego desse estudo. No entanto, a questão se impõe de 

maneira inescapável em minha futura atividade como professor de Tap. Mas muito 

tablado ainda precisa ser pisado para que a ação concreta esteja à altura das palavras 

escritas. Como viabilizar economicamente minha vida e a de minha família sem fugir 

ao compromisso ético? Como usar o privilégio branco para criar novas escutas, novas 

relações, novos imaginários nesses espaços embranquecidos dos quais dependo 

financeiramente? Como criar estratégias para ampliar o acesso de pessoas pretas à 

 



121 

cultura do tap, gestada por seus ancestrais? Como concretizar respostas a todas 

essas questões na gestão de espaços de artes que atendam a essas demandas? 

Chego ao fim dessa escrita rememorando as aulas da professora Celina 

Alcântara neste curso de mestrado. Em diversas ocasiões ela mencionou a 

“incontornabilidade e centralidade das questões raciais”. De fato, olhando em 

retrospectiva, me dou conta que abordar o tema da branquitude e da origem 

afrodiaspórica do tap nesta dissertação era, antes mesmo de uma escolha, o único 

ponto de partida moralmente sustentável para tratar do tema que tanto me apaixona - 

a improvisação em Tap Dance. Assim como o estudo e aprofundamento das questões 

raciais se fez uma condição para a continuidade de minha caminhada nesta forma de 

arte, uma vez que “aquilo que a gente vê, não pode, nem deve, desver”. Cada passo, 

desde o apaixonamento primeiro pela improvisação à escrita desta dissertação, me 

conduziu a este encontro com a diáspora africana, com suas dores e saberes, com 

suas tragédias e milagres. Cruzado este portal no âmbito desta dissertação, surgem, 

desde dentro, questionamentos que serão a bússola não apenas desta escrita, mas de 

toda minha senda futura na arte. “As pessoas brancas não devem se perguntar se 

fazem parte da construção racista, mas como fazem parte dela. Isso faz parte de um 

longo processo de vida. Não há um momento no qual esse processo se conclui.” 

(DiAngelo, 2023, p. 22) 
Questionamentos desta ordem: como me relacionar com estes saberes e esta 

historicidade, afrodiaspóricos,  desde o lugar que ocupo, que é o da pessoa branca, 

gaúcha, brasileira? O que se exige, pragmaticamente, de minha ação 

política-artística-docente a partir das reflexões feitas até este ponto? Como posso 

honrar e interagir com os ancestrais valores africanos de maneira a me tornar um 

artista mais íntegro e consciente, sem com isso pretender ocupar outro lugar além 

deste que ocupo, que é o da racialidade branca? Como fazer acontecer, de maneira 

honesta, o encontro criativo entre o indivíduo que eu sou e a matriz cultural com a qual 

tento me relacionar? 

Escrevo estas últimas linhas com uma profunda e bela sensação de ciclo findo. 

Começo meio e começo! É tempo de tirar os sapatos da gaveta, depois desta estação 

em que hibernei junto às palavras, e voltar a mover, soar, existir nessa trilha que, 

 



122 

incerta como nunca, me instiga a caminhar uma vez mais. 

​ Aproximo-me do tablado. Ele é madeira, é natureza. Meu sapato é pele e metal. 

Eis o tambor. Baixo a cabeça em reverência e agradeço. Adentro de pés descalços, 

miro o sapato com imensa gratidão, às vezes dou-lhe um beijo. Calço os sapatos e me 

ponho em pé. Meus sapatos são brancos. Antes do primeiro som, silêncio reverente e 

respiração funda. Um universo muito maior e mais velho do que eu vibra, e nada mais 

almejo do que ser dele uma célula… rítmica. Mais um dia. E mais um. E mais um. 

Seguimos. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 
 

 



123 

REFERÊNCIAS 
 
AMERICAN Tap. Direção: Mark Wilkinson. Estados Unidos: Films Media Group, 2018. 
 
BARROS, Surya Pombo De. Escravos, libertos, filhos de africanos livres, não livres, 
pretos, ingênuos: negros nas legislações educacionais do XIX. Educação e Pesquisa, 
v. 42, n. 3, p. 591–605, 2016. 
 
BENTO, Cida; DIANGELO, Robin; AMPARO, Thiago; et al. Branquitude: Diálogos 
sobre racismo e antirracismo. São Paulo, SP: Fósforo, 2023. 
 
BENTO, Maria Aparecida Silva. O pacto da branquitude. São Paulo, SP: Companhia 
das Letras, 2022. 
 
BENTO, Maria Aparecida Silva (org). CARONE, Iray (org).  Psicologia social do 
racismo: estudo sobre branquitude e branqueamento no Brasil. Petrópolis, RJ, 
Brasil: Editora Vozes, 2021. 
 
CARDOSO, Lourenço. Branquitude acrítica e crítica: A supremaciaracial e o branco 
anti-racista. Revista Latinoamericana de Ciencias Sociales, Niñez y Juventud, v. 8, 
n. 1, p. 607–630, 2010. 
 
CONRADO, Amélia Vitória De Souza; SANTOS, Laudemir Pereira Dos; PAIXÃO, 
Maria De Lurdes Barros Da. Danças e africanidades: desafios anticoloniais na 
pós-graduação em dança, caminhos desobedientes para epistemologias e estéticas 
insurgentes. ARJ – Art Research Journal: Revista de Pesquisa em Artes, v. 9, n. 2, 
2022. Disponível em: <https://periodicos.ufrn.br/artresearchjournal/article/view/28911>. 
Acesso em: 29 fev. 2024. 
 

DANTAS, Mônica. A pesquisa em dança não deve afastar o pesquisador da 
experiência da dança: reflexões sobre escolhas metodológicas no âmbito da pesquisa 
em dança. Revista da FUNDARTE. Montenegro. ano 7, nº 13 e nº 14, p. 13 - 18.  

FLOYD, Samuel A. Ring Shout! Literary Studies, Historical Studies, and Black Music 
Inquiry. Black Music Research Journal, v. 22, p. 49, 2002. 

 

https://periodicos.ufrn.br/artresearchjournal/article/view/28911


124 

 
FORTIN, Sylvie; GOSSELIN, Pierre. Considerações metodológicas para a pesquisa 
em arte no meio acadêmico. ARJ – Art Research Journal / Revista de Pesquisa em 
Artes, v. 1, n. 1, p. 1–17, 2014. 
 
FORTIN, Sylvie. CONTRIBUIÇÕES POSSÍVEIS DA ETNOGRAFIA E DA 
AUTO-ETNOGRAFIA PARA A PESQUISA NA PRÁTICA ARTÍSTICA. Cena, n. 7, p. 
77, 2010. 
 
FRANK, Rusty. TAP! The Greatest Tap Dance Stars and their Stories (1900-1955) 
(Revised Edition). Nova York: Da Capo Press, 1994. 
 
GORI, Ana Luiza de Castro Leite. Tap(a) na cara: mulheres negras na dança tap e 
suas histórias brilhantes. Dissertação de Mestrado, Universidade Federal da Bahia, 
Salvador, 2024. Disponível em: <https://repositorio.ufba.br/handle/ri/41230>. 
 
GOTTSCHILD, B. The Black Dancing Body: A Geography from Coon to Cool. New 
York: Palgrave Macmillan US, 2005. 
 
GOTTSCHILD, Brenda Dixon. Waltzing in the Dark: African American Vaudeville 
and Race Politics in the Swing Era. New York: Palgrave Macmillan US, 2016. 
 
GOTTSCHILD, Brenda Dixon. Whoa! Whiteness in dance? Dance Magazine, v. 79, n. 
6, p. 46+, 2005. 
 
HILL, Constance Valis. Tap dancing America: a cultural history. New York, N.Y: 
Oxford University Press, 2010. 
 
Jimmy “Slyde” Godbolt. American Endowment for the Arts. Disponível em: 
<https://www.arts.gov/honors/heritage/jimmy-slyde-godbolt>. Acesso em: 15 nov. 2025. 
 

JOY2LEARN..Gregory Hines | Why - The Creative Process: Improvography. : 
Dancing With Gregory Hines.Estados Unidos, 4 set. 2013. Disponível em: 
<https://www.youtube.com/watch?v=RFvhwCjTuGk>. Acesso em: 31 mar. 2024 

 

https://repositorio.ufba.br/handle/ri/41230
https://www.arts.gov/honors/heritage/jimmy-slyde-godbolt
https://www.youtube.com/watch?v=RFvhwCjTuGk


125 

LIGIÉRO, Zeca. Corpo a corpo: estudo das performances brasileiras. Rio de 
Janeiro, RJ, Brasil: Garamond, 2012. (Desafios do século XXI). 

MALONE, Jacqui. Steppin’ on the blues: the visible rhythms of African American 
dance. Urbana: University of Illinois Press, 1996. (Folklore and society). 
 
MARTINS, Leda Maria. Performances do tempo espiralar, poéticas do corpo-tela. 
Rio de Janeiro, RJ, Brasil: Cobogó, 2021. (Encruzilhada). 
 
MOREIRA, RUI. Arte Negra. Portal MUD, 2019. Disponível em: 
<https://portalmud.com.br/portal/ler/arte-negra>. Acesso em: 29 fev. 2024. 
 
No maps on my taps: the art of jazz tap dancing. Direção de George Nieremberg. 
Estados Unidos: Direct Cinema Limited, 2006. 
 
PETERS, Donna-Marie. Dancing with the Ghost of Minstrelsy: A Case Study of the 
Marginalization and Continued Survival of Rhythm Tap. The Journal of Pan African 
Studies, v. 4, n. 6, p. 82–103, 2011. 
 
RIBEIRO, Djamila. Lugar de fala. São Paulo: Pólen Editorial, 2019. E-book. 
 
ROBBINS, Allison; WELLS, Christopher J. Playing with the Beat: Choreomusical 
Improvisation in Rhythm Tap Dance. In: MIDGELOW, Vida L. (Org.). The Oxford 
Handbook of Improvisation in Dance. [s.l.]: Oxford University Press, 2019, p. 
718–734. Disponível em: 
https://academic.oup.com/edited-volume/28277/chapter/214428007> 
Acesso em: 11 fev. 2024. 
 
SANTANA, Lucas Santos de. Corpo e voz: negros no sapateado do Brasil. Anais do 
6o Congresso Científico Nacional de Pesquisadores em Dança – 2a Edição 
Virtual., n. 2, p. 2957-2972., 2021. 
 
TAVARES, Luciano Correa. Escritas amefricanizadas de si na dança : 
masculinidades negras. Universidade Federal do Rio Grande do Sul - Programa de 
Pós-Graduação em Artes Cênicas, Porto Alegre, BR-RS, 2024. 

 

https://portalmud.com.br/portal/ler/arte-negra
https://academic.oup.com/edited-volume/28277/chapter/214428007


126 

 
WEBER, Suzane da Silva. The Sunday Project: por uma prática reflexiva e 
colaborativa. REPERTÓRIO, n. 14, p. 42, 2010. 
 
WILLIS, Cheryl M. Black tap dance and its women pioneers. Jefferson, North 
Carolina: McFarland & Company, Inc., Publishers, 2023. 
 
 
 
 

 

 

 

 


	 
	1. INTRODUÇÃO 
	1.1 POR QUE A IMPROVISAÇÃO EM TAP DANCE? 

	 
	1.2 PAI​ 

	 
	Figura 1 - Nelson e Leonardo improvisam juntos 
	1.3 IRMÃO, TIOS, TERTÚLIAS 
	 
	1.4 INÍCIO DE ESTUDOS FORMAIS EM ARTES 
	1.5 DESPERTAR PARA A RACIALIDADE 

	2 TAP IMPROV, ARTE AFRODIASPÓRICA 
	2.1 DAS MOTRIZES AFRODIASPÓRICAS MANIFESTAS NA IMPROVISAÇÃO  EM TAP DANCE 
	2.2 BREVE PANORAMA HISTÓRICO DA IMPROVISAÇÃO EM TAP DANCE 

	 
	3 DANÇAR DE SAPATO BRANCO 
	 
	3.1 BERÇO BRANCO  
	3.2 CONTEXTO DE FORMAÇÃO 
	3.4 PROFISSIONALIZAÇÃO 
	3.4 NOTAS DE CAMPO: “CADÊ A IMPROVISAÇÃO?” 

	 
	4 ANÁLISE DO ESTÁGIO DE DOCÊNCIA 
	 
	4.1 ESCURECENDO REFERÊNCIAS 
	4.2 PRÁTICAS DE TAP DANCE 
	4.3 JONGO 

	 
	5  CONSIDERAÇÕES FINAIS 
	 
	 
	REFERÊNCIAS 

